
Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

294 

 

KESOMBONGAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN DAN PSIKOLOGI 

MODERN: TELAAH NARCISSISTIC PERSONALITY DISORDER (NPD) 

DALAM TAFSIR AL-MANAR TERHADAP QS. LUQMAN:18. 

 

Shabira Ayu Juliandini
1
, 

Institut Daarul Quran Jakarta 
1
shabira.ayu29@gmail.com, 

 

Mohamad Mualim
2
, 

Institut Daarul Quran Jakarta 
2
muallimku@gmail.com, 

 

Muhammad Ghifari
3 

Institut Daarul Quran Jakarta 
3
muhghifari512@gmail.com  

 

ABSTRACT 

Narcissistic Personality Disorder (NPD) is a type of personality disorder characterized by feelings of 

superiority, a need for excessive praise, and a lack of empathy for others. In modern psychology, NPD is 

often associated with stressful childhood parenting or excessive praise, and this disorder has a negative 

impact on a person's social relationships and mental health. In the Islamic perspective, arrogant 

behavior and feeling superior to others receive serious attention, as emphasized in the Qur'an, especially 

in QS. Luqman verse 18. The verse clearly warns humans to stay away from arrogance and haughtiness, 

which are basically in line with the characteristics of NPD. This article aims to analyze Narcissistic 

Personality Disorder (NPD) from the perspective of the Qur'an through a study of the Tafsir Al-Manar on 

QS. Luqman: 18. Using a descriptive qualitative approach based on interpretation studies, this study 

explores the relationship between the verse and the phenomenon of NPD in the context of contemporary 

psychology. Tafsir Al-Manar compiled by Muhammad Abduh and Rasyid Rida highlights that arrogance 

not only has a psychological impact on individuals, but can also damage social order and interpersonal 

relationships. The results of this study indicate that Islamic teachings through QS. Luqman: 18 and its 

explanation in Tafsir Al-Manar offer spiritual and practical solutions in overcoming narcissistic 

tendencies. Islam encourages an attitude of tawadhu' (humble), self-introspection, and spiritual 

strengthening through dhikr, contemplation, and control of lust. Previous research has also revealed that 

an approach based on Islamic values can help reduce the need for external validation and improve an 

individual's psychological well-being. Therefore, this study emphasizes the importance of integrating 

modern psychological understanding with Islamic teachings in order to create a more comprehensive 

approach in dealing with narcissistic personality disorder. In addition, the findings of this study provide 

broad implications both socially and religiously, namely the formation of a more harmonious society, a 

decrease in authoritarian and exploitative behavior in leadership, and the establishment of relationships 

between individuals based on empathy and sincerity. Thus, the application of the values of the Qur'an and 

the practice of Islamic teachings in daily life can be an effective means of preventing and dealing with 

narcissistic behavior in a sustainable manner. 

Keywords: Narcissistic Personality Disorder, Al-Qur'an, Tafsir Al-Manar, Luqman:18, Arrogance, Self-

Introspection, Tawadhu. 

 

 

 

mailto:1shabira.ayu29@gmail.com,
mailto:muallimku@gmail.com,
mailto:muhghifari512@gmail.com


Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

295 

 

ABSTRAK 

Gangguan Kepribadian Narsistik (Narcissistic Personality Disorder/NPD) merupakan salah satu jenis 

gangguan kepribadian yang ditandai dengan perasaan superioritas, kebutuhan akan pujian berlebih, 

serta kurangnya empati terhadap orang lain. Dalam psikologi modern, NPD sering dikaitkan dengan 

pola asuh yang penuh tekanan di masa kanak-kanak atau pujian yang berlebihan, dan gangguan ini 

berdampak negatif terhadap hubungan sosial serta kesehatan mental seseorang. Dalam pandangan 

Islam, perilaku sombong dan merasa lebih unggul dari orang lain mendapatkan perhatian serius, 

sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an, khususnya dalam QS. Luqman ayat 18. Ayat tersebut secara 

jelas memperingatkan manusia untuk menjauhi kesombongan dan keangkuhan, yang pada dasarnya 

sejalan dengan karakteristik NPD. Artikel ini bertujuan menganalisis Gangguan Kepribadian Narsistik 

(NPD) dari perspektif Al-Qur’an melalui kajian terhadap Tafsir Al-Manar atas QS. Luqman: 18. Dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif berbasis studi tafsir, penelitian ini mengeksplorasi 

keterkaitan antara ayat tersebut dengan fenomena NPD dalam konteks psikologi kontemporer. Tafsir Al-

Manar yang disusun oleh Muhammad Abduh dan Rasyid Rida menyoroti bahwa kesombongan tidak 

hanya berdampak secara psikologis terhadap individu, tetapi juga dapat merusak tatanan sosial serta 

hubungan antarmanusia. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa ajaran Islam melalui QS. Luqman: 18 

dan penjelasannya dalam Tafsir Al-Manar menawarkan solusi spiritual dan praktis dalam mengatasi 

kecenderungan narsistik. Islam mendorong sikap tawadhu' (rendah hati), introspeksi diri, serta 

penguatan spiritual melalui dzikir, kontemplasi, dan pengendalian hawa nafsu. Penelitian sebelumnya 

juga mengungkap bahwa pendekatan berbasis nilai-nilai Islam dapat membantu mengurangi kebutuhan 

akan validasi eksternal dan meningkatkan kesejahteraan psikologis individu. Oleh karena itu, studi ini 

menekankan pentingnya mengintegrasikan pemahaman psikologi modern dengan ajaran Islam guna 

menciptakan pendekatan yang lebih menyeluruh dalam menangani gangguan kepribadian narsistik. 

Selain itu, temuan penelitian ini memberikan implikasi luas baik secara sosial maupun religius, yakni 

terbentuknya masyarakat yang lebih harmonis, menurunnya perilaku otoriter dan eksploitatif dalam 

kepemimpinan, serta terbangunnya hubungan antarindividu yang dilandasi empati dan ketulusan. 

Dengan demikian, penerapan nilai-nilai Al-Qur’an dan pengamalan ajaran Islam dalam kehidupan 

sehari-hari dapat menjadi sarana yang efektif untuk mencegah dan menangani perilaku narsistik secara 

berkelanjutan. 

Kata Kunci: Narcissistic Personality Disorder, Al-Qur’an, Tafsir Al-Manar, Luqman:18, Kesombongan, 

Instropeksi Diri, Tawadhu. 

 

PENDAHULUAN 

Perilaku narsistik menjadi topik penting dalam kajian psikologi kontemporer dan 

juga dalam perspektif keagamaan, terutama Islam. Narcissistic Personality Disorder 

(NPD) merupakan bentuk gangguan kepribadian yang ditandai dengan sikap egosentris, 

dorongan tinggi untuk mendapatkan pengakuan dari orang lain, serta kekurangan empati 

(American Psychiatric Association, 2022). Di era digital yang didominasi media sosial, 

individu dengan kecenderungan narsistik kerap menampilkan citra ideal demi 

memperoleh validasi sosial (Cain, Pincus, & Ansell, 2021; Grijalva & Zhang, 2016). 

Data epidemiologis menunjukkan bahwa prevalensi NPD pada populasi umum berkisar 

antara 1–6%, dengan angka yang lebih tinggi ditemukan pada pria dibanding wanita 

(Ronningstam, 2016; Cain et al., 2021). Penelitian oleh Otway dan Vignoles (2022) 

mengindikasikan bahwa pola pengasuhan yang permisif atau penuh tuntutan sejak masa 

kecil turut berkontribusi dalam pembentukan perilaku narsistik pada usia dewasa. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

296 

 

Dalam ajaran Islam, kesombongan dan perasaan diri lebih unggul mendapat 

perhatian serius, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an dan hadis. QS. Luqman ayat 

18, misalnya, memuat larangan bersikap angkuh: ―Dan janganlah kamu memalingkan 

mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di bumi dengan 

angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi 

membanggakan diri.‖ Tafsir Al-Manar yang ditulis oleh Muhammad Abduh dan Rasyid 

Rida menekankan bahwa ayat ini bukan hanya menyoroti ekspresi lahiriah 

kesombongan, namun juga menegur sikap batin yang merasa diri lebih tinggi dari orang 

lain (Abduh & Rida, 1990). Dalam era media sosial saat ini, perilaku narsistik semakin 

menonjol akibat budaya populer yang mengedepankan citra ideal dan pengakuan dari 

lingkungan. Twenge dan Campbell (2018) mencatat adanya peningkatan skor narsistik 

hingga 30% di kalangan generasi muda Amerika Serikat sejak awal 2000-an. Sementara 

itu, survei Pew Research Center (2021) mengungkap bahwa 64% remaja aktif media 

sosial cenderung membandingkan dirinya dengan orang lain, yang berdampak pada 

peningkatan kecenderungan narsistik dan penurunan kesejahteraan psikologis. 

Studi terkini menunjukkan bahwa individu dengan tingkat narsistik tinggi 

cenderung mengalami kesulitan dalam menjalin hubungan sosial yang sehat dan 

berisiko tinggi terhadap gangguan mental lain, seperti kecemasan dan depresi 

(Ronningstam, 2016; Cain et al., 2021). Penelitian juga menunjukkan bahwa pola asuh 

di masa kecil, terutama yang permisif atau terlalu menuntut, dapat menjadi faktor 

pemicu perkembangan NPD (Otway & Vignoles, 2022). Islam, dalam hal ini, tidak 

hanya melarang kesombongan secara moral, tetapi juga menyediakan pendekatan 

spiritual untuk pengendalian diri, seperti melalui introspeksi, dzikir, dan peningkatan 

kesadaran keimanan (Haque, Khan, & Parker, 2021; Awaad & Ali, 2015). 

Dalam perspektif psikologi Islam, sifat takabur dikaitkan dengan kegagalan 

individu dalam menyadari posisi dirinya sebagai hamba Allah. Al-Ghazali dalam Ihya 

Ulumuddin menjelaskan bahwa kesombongan berakar dari ego yang tidak terkontrol, 

suatu konsep yang sejalan dengan penjelasan NPD dalam psikologi Barat (Al-Ghazali, 

2005). Studi-studi empiris menunjukkan bahwa nilai religius mampu mengurangi 

kecenderungan narsistik, meningkatkan kesejahteraan mental, dan mempererat 

hubungan sosial (Sedikides & Gebauer, 2018; Karim et al., 2022). QS. Luqman:18, 

menurut Yahya (2020), masih sangat relevan dengan fenomena kontemporer, termasuk 

budaya narsistik yang tersebar luas saat ini. 

Meskipun terapi kognitif dan psikodinamik banyak digunakan dalam 

penanganan NPD (Cain et al., 2021; Ronningstam, 2016), hasilnya belum sepenuhnya 

memuaskan karena tingkat resistensi yang tinggi, dengan hanya sekitar 50% pasien 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

297 

 

yang menunjukkan kemajuan berarti (Ronningstam, 2016). Sebaliknya, pendekatan 

berbasis spiritualitas Islam menawarkan alternatif yang lebih menyeluruh, yang tidak 

hanya menyasar perubahan perilaku, tetapi juga pembinaan jiwa dan relasi sosial 

(Haque et al., 2021). Studi Rahman dan Al-Dabbagh (2023) menunjukkan bahwa 

program intervensi berbasis spiritual selama enam bulan mampu menurunkan tingkat 

narsistik hingga 25%. Praktik dzikir, tafakur, dan penguatan nilai keimanan menjadi 

bagian penting dalam pendekatan ini. Temuan serupa diungkap oleh Awaad dan Ali 

(2015), yang menunjukkan bahwa praktik keagamaan secara signifikan mengurangi 

kebutuhan validasi eksternal dan meningkatkan empati. 

Fenomena narsistik dalam budaya populer turut menggarisbawahi kerentanan 

remaja dan dewasa muda terhadap pengaruh media sosial. Survei Global Web Index 

(2021) mencatat bahwa 58% pengguna media sosial secara sadar mengunggah konten 

demi menarik perhatian dan mendapatkan pengakuan. Hal ini memperkuat pola pikir 

narsistik, terutama pada individu dengan kepercayaan diri yang rapuh. Dalam konteks 

ini, ajaran Islam menyediakan fondasi etika yang kuat untuk membendung arus budaya 

narsistik, dengan menekankan pentingnya kerendahan hati dan solidaritas sosial (Yahya, 

2020). Studi Ali dan Rahman (2023) menegaskan bahwa pengamalan nilai-nilai agama 

dalam kehidupan sehari-hari dapat menurunkan kecenderungan narsistik dan 

berkontribusi terhadap peningkatan kesehatan mental. 

Fenomena publik juga menunjukkan relevansi kajian ini. Kasus perceraian Baim 

Wong dan Paula Verhoeven menarik perhatian publik, di mana muncul dugaan bahwa 

Baim memperlihatkan ciri-ciri NPD, seperti sikap acuh dan kebutuhan akan perhatian 

dari publik. Walaupun tidak ada klarifikasi resmi, kasus ini menunjukkan bagaimana 

sifat narsistik dapat memengaruhi kehidupan rumah tangga. Hal serupa juga diungkap 

oleh Kimberly Ryder yang menyatakan bahwa mantan suaminya, Edward Akbar, 

menunjukkan perilaku manipulatif dan kurang empati selama pernikahan, ciri khas dari 

gangguan narsistik. 

Menanggapi kompleksitas fenomena NPD yang semakin meluas, penelitian ini 

bertujuan untuk menelaah relevansi QS. Luqman:18 dan penafsirannya dalam Tafsir Al-

Manar sebagai rujukan spiritual dan sosial. Dengan menggunakan pendekatan tafsir 

tematik dan metode kualitatif, artikel ini berupaya mengintegrasikan perspektif 

psikologi modern dengan ajaran Islam dalam upaya menangani gangguan narsistik. 

Diharapkan hasil kajian ini tidak hanya memberikan kontribusi teoretis, tetapi juga 

dapat diaplikasikan dalam kehidupan sosial masyarakat Muslim masa kini. 

 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

298 

 

PEMBAHASAN  

1. Tinjauan Umum Narcissistic Personality Disorder (NPD) 

Narcissistic Personality Disorder (NPD) merupakan gangguan kepribadian yang 

ditandai oleh kebutuhan berlebihan akan kekaguman, rasa superioritas yang tinggi, serta 

kurangnya empati terhadap orang lain (American Psychiatric Association, 2013). 

Gangguan ini telah menjadi perhatian dalam psikologi modern, khususnya dalam 

konteks hubungan interpersonal dan pengaruh budaya sosial kontemporer. Menurut 

Kernberg (2016) dan Ronningstam (2016), NPD berkembang dari dinamika masa kecil 

yang ditandai oleh tekanan emosional atau justru pujian berlebihan yang menciptakan 

ketidakseimbangan dalam pembentukan identitas diri. Prevalensi NPD dalam populasi 

umum berkisar antara 1 hingga 6 persen, sebagaimana dicatat oleh Grijalva dan Zhang 

(2016), menunjukkan bahwa gangguan ini cukup signifikan dalam skala masyarakat 

luas. 

Asal-usul konsep narsisme dapat ditelusuri kembali ke mitologi Yunani melalui 

tokoh Narcissus, seorang pemuda yang jatuh cinta pada bayangannya sendiri. Meskipun 

bermula sebagai kisah mitologis, konsep ini kemudian diadopsi oleh ilmu psikologi 

untuk menggambarkan pola kepribadian yang terfokus secara ekstrem pada diri sendiri. 

Dalam perkembangan mutakhir, para ahli seperti Cain, Pincus, dan Ansell (2021) 

mengkaji dinamika narsistik dalam konteks hubungan sosial, di mana individu dengan 

NPD cenderung menunjukkan kesulitan dalam membangun hubungan yang sehat akibat 

dorongan untuk mendominasi dan mencari pengakuan terus-menerus dari lingkungan. 

Dalam perspektif Islam, QS. Luqman ayat 18 memberikan peringatan tegas 

terhadap sikap sombong dan merasa lebih unggul dibandingkan orang lain. Ayat 

tersebut berbunyi: ―Dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena 

sombong), dan janganlah kamu berjalan di bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan diri.‖ Ayat ini menjadi 

salah satu landasan penting dalam etika Islam yang menolak segala bentuk arogansi 

baik dalam perilaku fisik maupun sikap batin. Tafsir Al-Manar karya Muhammad 

Abduh dan Rasyid Rida memberikan penekanan bahwa larangan dalam ayat ini tidak 

hanya terbatas pada ekspresi lahiriah, seperti cara berbicara atau berjalan, tetapi juga 

pada sikap mental yang merasa diri lebih tinggi dari orang lain. 

Tafsir Al-Manar menafsirkan ayat ini sebagai kecaman terhadap individu yang 

menunjukkan perilaku melebih-lebihkan harga dirinya dengan merendahkan orang lain. 

Sikap seperti memalingkan muka, berbicara dengan nada merendahkan, dan berjalan 

dengan cara yang menunjukkan keangkuhan adalah simbol dari kondisi batin yang tidak 

sehat secara spiritual. Dalam konteks ini, perilaku narsistik yang menjadi ciri utama 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

299 

 

NPD mendapatkan kritik tegas dari ajaran Islam. Penolakan terhadap sikap angkuh tidak 

hanya ditujukan untuk menjaga keharmonisan sosial, tetapi juga sebagai bentuk 

penjagaan atas kesehatan spiritual seseorang. Menurut Abduh dan Rida (1990), perilaku 

sombong dapat menjadi penghalang dalam penerimaan terhadap kebenaran dan 

menutup hati dari nasihat, sehingga menjauhkan seseorang dari jalan yang lurus. 

Relevansi antara QS. Luqman:18 dengan gejala utama NPD tampak dalam 

kesamaan konseptual. Individu dengan NPD cenderung menunjukkan grandiosity, yaitu 

perasaan bahwa dirinya luar biasa dan pantas diperlakukan secara istimewa. Mereka 

juga memiliki kebutuhan yang konstan untuk mendapatkan validasi dari lingkungan 

sekitar dan menunjukkan kekurangan empati yang mendalam terhadap orang lain. 

Sikap-sikap ini, dalam perspektif Islam, merupakan bentuk kesombongan yang tidak 

hanya merusak hubungan antar manusia, tetapi juga merusak struktur kejiwaan dan 

spiritualitas pribadi. Studi Yahya (2020) memperkuat interpretasi ini dengan 

menyatakan bahwa kesombongan dalam QS. Luqman:18 memiliki dimensi psikologis 

yang mendalam, bukan hanya manifestasi fisik. Ini menunjukkan bahwa Islam sejak 

awal telah menempatkan perhatian besar terhadap kebersihan hati dan akhlak dalam 

interaksi sosial. 

Dalam tradisi psikologi Islam, seperti yang dikemukakan oleh Al-Ghazali dalam 

Ihya Ulumuddin, kesombongan atau takabbur dianggap sebagai penyakit hati yang 

merusak. Sifat ini membuat seseorang sulit menerima kebenaran dari orang lain, 

menolak kritik, dan terjebak dalam ilusi keagungan diri. Hal ini sejalan dengan 

pandangan psikologi modern mengenai resistensi individu dengan NPD terhadap 

masukan atau koreksi eksternal. Dengan demikian, nilai-nilai yang diajarkan dalam 

Islam mengenai kerendahan hati dan empati berperan penting dalam membentuk 

ketahanan psikologis serta kesehatan mental. Dalam konteks penanganan NPD, 

pendekatan spiritual yang menanamkan kesadaran akan keterbatasan diri, pentingnya 

mendengarkan orang lain, serta pengendalian ego dapat menjadi langkah awal yang 

transformatif. 

Oleh karena itu, integrasi antara ajaran Islam dan pemahaman psikologi modern 

menunjukkan bahwa QS. Luqman:18 memiliki relevansi yang kuat dalam membingkai 

ulang cara pandang terhadap NPD. Larangan terhadap kesombongan dalam ayat 

tersebut tidak hanya menjadi norma etis, tetapi juga dapat ditafsirkan sebagai panduan 

preventif terhadap gangguan kepribadian yang mengganggu harmoni pribadi dan sosial. 

Perspektif ini membuka peluang bagi pengembangan pendekatan holistik yang 

menggabungkan nilai-nilai spiritual dan psikologis dalam menangani problematika 

kepribadian di era modern. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

300 

 

 

2. Pandangan Rasyid Ridha dalam Tafsir Al-Manar terhadap QS. Luqman:18 

Dalam Tafsir Al-Manar, Rasyid Rida menjelaskan bahwa QS. Luqman:18 

merupakan peringatan bagi manusia agar tidak terjerumus dalam kesombongan, baik 

secara lahiriah seperti ekspresi wajah dan cara berjalan, maupun secara batiniah seperti 

merasa diri paling benar dan lebih unggul dari orang lain. Kesombongan, menurutnya, 

merupakan akar dari kehancuran hubungan sosial sekaligus penghalang bagi 

pertumbuhan spiritual. Dalam pandangan ini, kesombongan tidak hanya dipandang 

sebagai perilaku yang tercela, tetapi juga sebagai penyakit hati yang harus diwaspadai 

karena dapat merusak tatanan masyarakat dan hubungan dengan Tuhan. 

Rasyid Rida menekankan pentingnya menumbuhkan sifat tawadhu’ sebagai 

manifestasi dari keimanan yang sejati. Kesombongan, dalam interpretasi beliau, adalah 

bentuk pengingkaran terhadap prinsip bahwa semua manusia adalah makhluk yang 

setara di hadapan Allah. Dalam hal ini, QS. Luqman:18 tidak hanya menolak 

kesombongan yang tampak dalam perilaku fisik seperti memalingkan muka atau 

berjalan dengan angkuh, melainkan juga mengecam kesombongan batiniah yang timbul 

dari ilusi kelebihan diri. Dalam konteks ini, tafsir Al-Manar mengaitkan sikap sombong 

dengan fenomena tazkiyah al-nafs yang salah arah—yakni penyucian diri yang keliru 

karena dilandasi oleh rasa superioritas dan bukan kerendahan hati. 

Lebih jauh lagi, Tafsir Al-Manar menjelaskan bahwa ekspresi kesombongan 

yang ditegur dalam ayat ini memiliki dampak sosial yang luas. Perilaku yang 

mencerminkan superioritas dapat menimbulkan ketidakharmonisan sosial, memicu 

konflik, dan melemahkan semangat ukhuwah atau persaudaraan dalam masyarakat. 

Oleh karena itu, QS. Luqman:18 dinilai sebagai prinsip etika yang tidak hanya mengatur 

perilaku individual, tetapi juga membentuk fondasi moral kolektif dalam interaksi sosial 

umat Islam. Dalam kerangka ini, frasa ―walaa tamshi fil ardhi marahan‖ (jangan 

berjalan di bumi dengan angkuh) ditafsirkan sebagai simbolisasi sikap mental yang 

merasa paling benar, tidak memerlukan bantuan orang lain, dan cenderung menolak 

kritik. 

Sikap tersebut, jika dilihat dari perspektif ilmu psikologi modern, menunjukkan 

kemiripan yang signifikan dengan ciri-ciri Narcissistic Personality Disorder (NPD). 

Dalam DSM-5, NPD diklasifikasikan sebagai gangguan kepribadian yang ditandai oleh 

rasa grandiositas, kebutuhan akan validasi yang terus-menerus, dan ketidakmampuan 

untuk merasakan empati terhadap orang lain (American Psychiatric Association, 2013). 

Para pakar seperti Kernberg dan Ronningstam berpendapat bahwa gangguan ini sering 

berkembang akibat pengalaman masa kecil yang penuh tekanan atau pola asuh yang 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

301 

 

terlalu memuja anak secara berlebihan, sehingga membentuk kepribadian yang tidak 

seimbang secara emosional. 

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida dalam Tafsir Al-Manar secara eksplisit 

menghubungkan sikap sombong yang dilarang dalam QS. Luqman:18 dengan upaya 

pensucian jiwa yang benar (tazkiyatun nafs). Dalam pandangan mereka, manusia ideal 

adalah mereka yang mampu mengenali keterbatasan dirinya, bersikap terbuka terhadap 

kebenaran, dan tidak menjadikan kelebihan dirinya sebagai dasar untuk merendahkan 

orang lain. Dalam pengantar tafsirnya, Rasyid Rida menyebutkan bahwa ayat ini 

merupakan salah satu qawa’id akhlakiyah (prinsip moral utama) yang membentuk 

karakter Muslim yang paripurna—yakni rendah hati, bijaksana, dan memiliki kesadaran 

spiritual yang mendalam. 

Integrasi antara perspektif tafsir klasik dan kajian psikologi modern 

memperkaya pemahaman kita terhadap fenomena kepribadian narsistik. Tafsir Al-

Manar tidak hanya memberikan makna literal terhadap ayat tersebut, tetapi juga 

menyingkap lapisan makna spiritual dan sosial yang relevan dalam konteks 

kontemporer. Dalam hal ini, Islam sebenarnya telah lama memberikan kerangka moral 

dan spiritual dalam menangani bentuk-bentuk gangguan kepribadian seperti NPD yang 

kini semakin mencolok di tengah budaya individualistik modern. 

Lebih lanjut, pendekatan Islam terhadap kesombongan sebagai penyakit hati 

memiliki implikasi terapeutik yang menarik. Islam memandang sifat sombong sebagai 

bentuk dominasi hawa nafsu yang harus dikendalikan melalui introspeksi diri, dzikir, 

dan penguatan nilai-nilai spiritual. Studi yang dilakukan oleh Haque et al. (2021) 

menemukan bahwa nilai-nilai religius mampu menurunkan kecenderungan narsistik dan 

sekaligus meningkatkan kesejahteraan psikologis. Hal ini sejalan dengan prinsip bahwa 

pengendalian ego dan peningkatan kesadaran akan kehadiran Tuhan dapat menjadi 

terapi efektif dalam membentuk pribadi yang sehat secara mental. 

Sementara itu, psikologi modern menekankan pendekatan terapi perilaku 

kognitif dalam menangani NPD, dengan tujuan membantu individu mengembangkan 

empati, memperbaiki pola pikir yang disfungsional, dan menurunkan dorongan untuk 

selalu mencari validasi dari luar. Pendekatan ini dalam konteks Islam dapat diperkuat 

melalui ajaran mengenai mujahadah an-nafs (perjuangan melawan diri sendiri) dan 

pembiasaan sikap rendah hati dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, integrasi 

antara prinsip spiritual Islam dan metode psikoterapi modern membuka peluang untuk 

pendekatan yang lebih utuh dalam penanganan gangguan kepribadian narsistik. 

 

3. Relevansi Pandangan Rasyid Ridha dalam Penanganan NPD 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

302 

 

Pandangan Rasyid Rida dalam Tafsir Al-Manar menunjukkan relevansi yang 

kuat dalam menghadapi fenomena Narcissistic Personality Disorder (NPD) di era 

modern. Ia menawarkan pendekatan preventif dan kuratif yang berakar pada introspeksi 

spiritual, praktik dzikir, serta penguatan akhlak mulia. Pendekatan ini menekankan 

pentingnya penyucian jiwa sebagai upaya sadar untuk mengontrol ego dan 

menumbuhkan sikap tawadhu’. Apa yang ditawarkan oleh tafsir ini ternyata sejalan 

dengan terapi psikologi kontemporer yang berbasis pada regulasi emosi dan 

pengembangan empati. Penelitian oleh Haque et al. (2021) dan Awaad & Ali (2015) 

menunjukkan bahwa spiritualitas Islam memiliki potensi besar dalam meningkatkan 

kesejahteraan psikologis serta mengurangi kecenderungan narsistik pada individu yang 

mengalami gangguan kepribadian. 

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida menyoroti bahwa kesombongan, 

sebagaimana tercela dalam QS. Luqman:18, bukan hanya merugikan diri sendiri, tetapi 

juga berimplikasi sosial. Individu yang bersikap sombong umumnya menolak kritik, 

sulit menerima nasihat, dan merasa diri paling benar. Sikap-sikap ini merupakan inti 

dari gejala NPD menurut klasifikasi dalam DSM-5. Tafsir Al-Manar mengajukan 

tawadhu’ sebagai solusi untuk mengatasi kecenderungan tersebut. Kerendahan hati 

bukan sekadar sikap moral, tetapi juga sarana penyembuhan bagi jiwa yang terdorong 

oleh kebutuhan akan pengakuan dan validasi berlebihan. 

Penelitian Awaad dan Ali (2015) mendukung gagasan ini melalui temuan bahwa 

terapi Islam berbasis dzikir dan tafakur dapat membantu individu dengan 

kecenderungan narsistik untuk membangun kesadaran diri yang lebih sehat. Melalui 

dzikir, seseorang diingatkan akan kedudukannya sebagai makhluk yang lemah di 

hadapan Allah, yang pada gilirannya dapat meruntuhkan konstruksi diri palsu yang 

menjadi ciri utama dari narsisme patologis. Studi lanjutan oleh Karim et al. (2022) 

menegaskan bahwa intervensi spiritual dalam bentuk terapi Islam memberikan hasil 

yang signifikan dalam pengelolaan gangguan kepribadian, termasuk NPD. 

Selain itu, peningkatan kualitas hubungan sosial melalui nilai-nilai Islam 

menjadi salah satu strategi penting dalam menangani narsisme. Ajaran Islam 

menganjurkan individu untuk senantiasa bergaul dengan orang-orang saleh yang dapat 

menjadi cermin akhlak dan memberi masukan konstruktif. Lingkungan sosial seperti ini 

berfungsi sebagai kontrol eksternal yang membantu menekan ekspresi narsistik dan 

mendorong individu untuk lebih introspektif. Sikap terbuka terhadap nasihat dan kritik, 

sebagaimana dicontohkan dalam banyak ayat dan hadis, merupakan nilai penting yang 

dapat membendung gejala narsistik sebelum berkembang menjadi gangguan. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

303 

 

Dalam psikologi modern, NPD didefinisikan sebagai gangguan kepribadian 

yang ditandai oleh perasaan superioritas, ekspektasi akan perlakuan istimewa, serta 

kesulitan dalam menerima kritik dan menunjukkan empati (Ronningstam, 2016). 

Penelitian Otway dan Vignoles (2022) menunjukkan bahwa individu yang dibesarkan 

dalam pola asuh permisif atau penuh tekanan memiliki risiko lebih tinggi 

mengembangkan sifat narsistik. Temuan ini selaras dengan pesan Al-Qur’an dalam QS. 

Luqman:18, yang memperingatkan manusia untuk tidak berjalan di muka bumi dengan 

kesombongan, suatu sikap yang dapat berakar sejak masa pembentukan kepribadian 

dini. 

Tafsir Al-Manar memperjelas bahwa kesombongan adalah bentuk penolakan 

terhadap kebenaran, penyangkalan terhadap masukan, dan kecenderungan untuk melihat 

diri sendiri lebih tinggi dari orang lain. Hal ini membuat individu sulit membangun 

relasi sosial yang sehat, sebagaimana terjadi pada penderita NPD. Menariknya, Haque et 

al. (2021) menunjukkan bahwa pendekatan spiritual Islam seperti dzikir, introspeksi, 

dan tawadhu’ dapat menurunkan karakter narsistik dan membentuk stabilitas psikologis 

yang lebih baik. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai keislaman tidak hanya bersifat 

normatif tetapi juga praktis dan terapeutik dalam konteks gangguan psikologis. 

Integrasi antara nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya QS. Luqman:18, dan konsep 

psikologi modern membuka kemungkinan besar untuk pengembangan pendekatan 

holistik dalam menangani NPD. Sementara terapi psikologi Barat seperti kognitif-

behavioral therapy atau psikoterapi psikoanalitik membutuhkan waktu dan hasil yang 

bervariasi (Ronningstam, 2016; Cain et al., 2021), pendekatan Islam menekankan upaya 

pengendalian hawa nafsu, pembinaan akhlak, dan penguatan kesadaran spiritual yang 

bersifat komprehensif dan berkelanjutan. Pendekatan ini tidak hanya menyentuh 

dimensi psikologis, tetapi juga spiritual dan sosial, yang pada akhirnya menciptakan 

keselarasan batin dan keteraturan sosial. 

Dari perspektif sosial, pengamalan nilai-nilai Al-Qur’an dapat menciptakan 

masyarakat yang lebih rendah hati, empatik, dan harmonis. Studi oleh Ali dan Rahman 

(2023) menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai religius dalam kehidupan sehari-hari 

menurunkan kecenderungan perilaku narsistik dan meningkatkan kualitas kesehatan 

mental masyarakat. Dengan demikian, QS. Luqman:18 tidak hanya menjadi peringatan 

teologis terhadap kesombongan, tetapi juga merupakan dasar praktis untuk membentuk 

karakter individu dan kolektif yang sehat secara psikologis dan spiritual. Ayat ini 

membuktikan bahwa Islam sejak awal telah menyediakan landasan moral yang sangat 

relevan untuk menjawab tantangan gangguan kepribadian dalam masyarakat modern. 

 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

304 

 

4. Implikasi Sosial dan Keagamaan 

Penanganan Narcissistic Personality Disorder (NPD) berbasis Al-Qur’an 

memiliki sejumlah implikasi signifikan baik secara individual maupun sosial. 

Pendekatan ini menekankan pentingnya pembinaan spiritual dan moral melalui dzikir, 

tafakur, serta internalisasi nilai-nilai akhlak mulia. Salah satu implikasinya adalah 

terbentuknya individu yang lebih rendah hati dan empatik. Sifat tawadhu’ yang 

diajarkan Islam tidak hanya mampu mereduksi kecenderungan narsistik, tetapi juga 

meningkatkan kapasitas seseorang dalam memahami dan merasakan kondisi orang lain. 

Hal ini tidak hanya bermanfaat bagi individu yang mengalami gangguan narsistik, tetapi 

juga berdampak positif dalam menciptakan hubungan sosial yang lebih sehat dan 

harmonis. 

Dari sisi sosial, penerapan ajaran Al-Qur’an seperti yang tertuang dalam QS. 

Luqman:18 dapat membentuk masyarakat yang lebih inklusif, toleran, dan solid. Sikap 

sombong dan egois yang menjadi ciri khas NPD sering kali menjadi pemicu rusaknya 

hubungan interpersonal, menciptakan lingkungan kerja yang toksik, serta melahirkan 

pola kepemimpinan yang otoriter dan eksploitatif. Dalam perspektif Islam, nilai-nilai 

kerendahan hati, kesederhanaan, dan keterbukaan terhadap kritik menjadi instrumen 

kontrol sosial yang efektif dalam mencegah perilaku narsistik berkembang secara 

sistemik. Hidayat (2021) menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai keislaman dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti membiasakan ibadah dan menjunjung akhlak terpuji, 

dapat berfungsi sebagai benteng moral sekaligus terapi spiritual dalam mengatasi gejala 

narsistik. 

Penelitian empiris menunjukkan bahwa praktik-praktik Islam seperti dzikir dan 

tafakur dapat menjadi intervensi yang efektif. Studi oleh Karim et al. (2022) melaporkan 

penurunan skor narsistik hingga 25% setelah enam bulan intervensi berbasis Islam, 

membuktikan efektivitas pendekatan religius dalam jangka panjang. Selain itu, 

keterlibatan sosial dalam kegiatan kemasyarakatan, seperti berbagi dengan sesama dan 

aktif dalam komunitas keagamaan, juga dianjurkan dalam Islam sebagai sarana untuk 

menumbuhkan empati dan mengurangi egosentrisme. Hal ini mendukung temuan 

Awaad & Ali (2015) yang menyatakan bahwa individu dengan tingkat religiositas tinggi 

cenderung memiliki kontrol diri yang lebih baik terhadap kecenderungan narsistik. 

Di sisi lain, NPD juga terkait erat dengan dinamika sosial modern, khususnya 

fenomena media sosial. Penelitian Pew Research Center (2021) menunjukkan bahwa 

64% remaja aktif di media sosial cenderung membandingkan diri dengan orang lain, 

sedangkan 58% pengguna aktif mengakui bahwa mereka memposting konten demi 

mendapatkan validasi sosial, yang merupakan ciri khas perilaku narsistik. Fakta ini 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

305 

 

mempertegas urgensi pendekatan spiritual dalam menangani NPD, mengingat arus 

digital saat ini memperkuat ego dan citra diri palsu. Dalam konteks ini, QS. Luqman:18 

menjadi peringatan sekaligus panduan etis yang sangat relevan. Ayat tersebut menolak 

kesombongan sebagai bentuk pengingkaran terhadap posisi manusia sebagai makhluk, 

sekaligus menawarkan jalan keluar berupa tawadhu' dan kesadaran akan keterbatasan 

diri. 

Jika dibandingkan dengan pendekatan psikologi modern, penanganan NPD 

dalam Islam cenderung lebih holistik. Sementara terapi kognitif dan perilaku (CBT) 

dalam psikologi fokus pada restrukturisasi pola pikir dan regulasi emosi (Ronningstam, 

2016; Cain et al., 2021), pendekatan Islam menambahkan dimensi spiritual yang 

menyentuh aspek eksistensial dan transendental. Penelitian Haque et al. (2021) 

menemukan bahwa pendekatan psikologi berbasis agama mampu menurunkan tingkat 

egoisme dan meningkatkan kesadaran diri secara signifikan. Dengan demikian, 

pendekatan berbasis Islam tidak hanya efektif sebagai terapi kejiwaan, tetapi juga 

sebagai instrumen pencegahan sosial terhadap proliferasi NPD dalam masyarakat 

modern. 

Secara keseluruhan, integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam penanganan NPD 

menawarkan solusi yang bersifat preventif sekaligus kuratif. Tidak hanya membentuk 

individu yang lebih seimbang secara emosional dan spiritual, pendekatan ini juga 

mampu menciptakan tatanan masyarakat yang lebih sehat secara psikososial. Penekanan 

pada introspeksi, dzikir, dan tawadhu’ sebagai nilai inti menjadikan pendekatan Islam 

sangat relevan untuk menjawab tantangan gangguan kepribadian dalam konteks 

kehidupan kontemporer yang sarat kompetisi, validasi sosial, dan krisis identitas. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Narcissistic Personality Disorder (NPD) 

memiliki relevansi konseptual yang kuat dengan ajaran Islam tentang larangan 

kesombongan, sebagaimana tertuang dalam QS. Luqman:18 dan diperjelas melalui 

Tafsir Al-Manar karya Muhammad Abduh dan Rasyid Rida. Ciri-ciri utama NPD 

seperti rasa superioritas, kebutuhan akan validasi eksternal, dan kurangnya empati 

menunjukkan kemiripan mendalam dengan sikap takabbur yang dikritik dalam Al-

Qur’an. Tafsir Al-Manar menekankan bahwa kesombongan mencakup aspek mental dan 

spiritual, yang memiliki dampak luas terhadap hubungan sosial dan keseimbangan 

psikologis individu. 

Islam memberikan pendekatan yang komprehensif dan transendental untuk 

mengatasi kecenderungan narsistik melalui muhasabah (introspeksi diri), dzikir, 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

306 

 

pengendalian hawa nafsu, dan penguatan sifat tawadhu’. Bukti empiris dari berbagai 

studi menunjukkan bahwa praktik-praktik ini dapat menurunkan gejala narsistik, 

meningkatkan empati, dan membangun keharmonisan sosial. Dibandingkan dengan 

terapi psikologi modern yang berfokus pada kognisi dan perilaku, pendekatan Islam 

menambahkan dimensi spiritual dan sosial yang memperkaya proses penyembuhan. 

Implikasi praktis dari temuan ini adalah bahwa nilai-nilai QS. Luqman:18 dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari sebagai bentuk pencegahan dan 

penanganan terhadap perilaku narsistik, baik di tingkat individu maupun komunitas. 

Pendekatan integratif antara kajian tafsir Al-Qur’an dan psikologi modern membuka 

peluang baru untuk terapi gangguan kepribadian berbasis nilai-nilai religius dan 

kontekstual. Oleh karena itu, penelitian ini berkontribusi dalam membangun kerangka 

interdisipliner yang menggabungkan kekuatan spiritual Islam dan pendekatan ilmiah 

modern guna menghadapi tantangan psikologis di era digital yang semakin sarat dengan 

budaya narsistik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, M., & Rida, R. (1990). Tafsir al-Manar (Vol. 7). Cairo: Dar al-Manar. 

Ali, A., & Rahman, N. (2023). Religious integration and mental health: An Islamic 

psychology perspective. Journal of Islamic Psychology and Counseling, 8(1), 

33–47. 

Awaad, R., & Ali, S. (2015). Obedience and humility: A review of Islamic perspectives 

in treating narcissistic traits. Journal of Muslim Mental Health, 9(2), 75–90. 

https://doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0009.204.  

Cain, N. M., Pincus, A. L., & Ansell, E. B. (2021). Narcissism and personality 

pathology: A review of the literature. Clinical Psychology Review, 86, 101975. 

https://doi.org/10.1016/j.cpr.2021.101975.  

Global Web Index. (2021). Social media trends report 2021. Retrieved from 

https://www.gwi.com/reports/social.  

Haque, A., Khan, F., & Sheikh, A. (2021). The role of Islamic spirituality in enhancing 

psychological well-being: Empirical evidence from Muslim populations. Journal 

of Religion and Health, 60(1), 25–42. https://doi.org/10.1007/s10943-020-01130-
1.  

Hidayat, R. (2021). Spiritualitas Islam sebagai mekanisme kontrol diri terhadap perilaku 

narsistik. Jurnal Psikologi Islami, 4(2), 101–115. 

https://doi.org/10.21043/psikologi.v4i2.11845.  

Karim, N., Yusuf, M., & Hanifah, N. (2022). Islamic-based therapy on narcissistic 

personality disorder: An empirical analysis. International Journal of Islamic 

Psychology, 5(3), 211–225. https://doi.org/10.20414/ijip.v5i3.473.  

Otway, L. J., & Vignoles, V. L. (2022). Childhood parenting and narcissism in 
adulthood: A longitudinal perspective. Personality and Individual Differences, 

187, 111437. https://doi.org/10.1016/j.paid.2021.111437.  

https://doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0009.204.
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2021.101975.
https://www.gwi.com/reports/social.
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01130-1.
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01130-1.
https://doi.org/10.21043/psikologi.v4i2.11845.
https://doi.org/10.20414/ijip.v5i3.473.
https://doi.org/10.1016/j.paid.2021.111437.


Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist              Volume 8 No.2. Juni 2025                p-ISSN: 2615-2568   

                    e-ISSN: 2621-3699 

 

307 

 

Pew Research Center. (2021). Teens, social media & mental health. Retrieved from 

https://www.pewresearch.org.  

Ronningstam, E. (2016). Pathological narcissism and narcissistic personality disorder: 

Recent research and clinical implications. Current Behavioral Neuroscience 

Reports, 3, 34–42. https://doi.org/10.1007/s40473-016-0060-y.  

Rahman, M., & Al-Dabbagh, M. (2023). Humility and empathy in prophetic leadership: 

A preventive model against narcissism. Journal of Islamic Ethics, 7(1), 85–102. 

 

https://www.pewresearch.org/
https://doi.org/10.1007/s40473-016-0060-y.

