Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

KESOMBONGAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN DAN PSIKOLOGI
MODERN: TELAAH NARCISSISTIC PERSONALITY DISORDER (NPD)
DALAM TAFSIR AL-MANAR TERHADAP QS. LUQMAN:18.

Shabira Ayu Juliandini®,
Institut Daarul Quran Jakarta
!shabira.ayu29@gmail.com,

Mohamad Mualim?,
Institut Daarul Quran Jakarta
2 . -
muallimku@gmail.com,

Muhammad Ghifari®
Institut Daarul Quran Jakarta
*muhghifari512@gmail.com

ABSTRACT

Narcissistic Personality Disorder (NPD) is a type of personality disorder characterized by feelings of
superiority, a need for excessive praise, and a lack of empathy for others. In modern psychology, NPD is
often associated with stressful childhood parenting or excessive praise, and this disorder has a negative
impact on a person's social relationships and mental health. In the Islamic perspective, arrogant
behavior and feeling superior to others receive serious attention, as emphasized in the Qur'an, especially
in QS. Lugman verse 18. The verse clearly warns humans to stay away from arrogance and haughtiness,
which are basically in line with the characteristics of NPD. This article aims to analyze Narcissistic
Personality Disorder (NPD) from the perspective of the Qur'an through a study of the Tafsir Al-Manar on
QS. Lugman: 18. Using a descriptive qualitative approach based on interpretation studies, this study
explores the relationship between the verse and the phenomenon of NPD in the context of contemporary
psychology. Tafsir Al-Manar compiled by Muhammad Abduh and Rasyid Rida highlights that arrogance
not only has a psychological impact on individuals, but can also damage social order and interpersonal
relationships. The results of this study indicate that Islamic teachings through QS. Lugman: 18 and its
explanation in Tafsir Al-Manar offer spiritual and practical solutions in overcoming narcissistic
tendencies. Islam encourages an attitude of tawadhu' (humble), self-introspection, and spiritual
strengthening through dhikr, contemplation, and control of lust. Previous research has also revealed that
an approach based on Islamic values can help reduce the need for external validation and improve an
individual's psychological well-being. Therefore, this study emphasizes the importance of integrating
modern psychological understanding with Islamic teachings in order to create a more comprehensive
approach in dealing with narcissistic personality disorder. In addition, the findings of this study provide
broad implications both socially and religiously, namely the formation of a more harmonious society, a
decrease in authoritarian and exploitative behavior in leadership, and the establishment of relationships
between individuals based on empathy and sincerity. Thus, the application of the values of the Qur'an and
the practice of Islamic teachings in daily life can be an effective means of preventing and dealing with
narcissistic behavior in a sustainable manner.

Keywords: Narcissistic Personality Disorder, Al-Qur'an, Tafsir Al-Manar, Lugman:18, Arrogance, Self-

Introspection, Tawadhu.

294


mailto:1shabira.ayu29@gmail.com,
mailto:muallimku@gmail.com,
mailto:muhghifari512@gmail.com

Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

ABSTRAK

Gangguan Kepribadian Narsistik (Narcissistic Personality Disorder/NPD) merupakan salah satu jenis
gangguan kepribadian yang ditandai dengan perasaan superioritas, kebutuhan akan pujian berlebih,
serta kurangnya empati terhadap orang lain. Dalam psikologi modern, NPD sering dikaitkan dengan
pola asuh yang penuh tekanan di masa kanak-kanak atau pujian yang berlebihan, dan gangguan ini
berdampak negatif terhadap hubungan sosial serta kesehatan mental seseorang. Dalam pandangan
Islam, perilaku sombong dan merasa lebih unggul dari orang lain mendapatkan perhatian serius,
sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an, khususnya dalam QS. Lugman ayat 18. Ayat tersebut secara
jelas memperingatkan manusia untuk menjauhi kesombongan dan keangkuhan, yang pada dasarnya
sejalan dengan karakteristik NPD. Artikel ini bertujuan menganalisis Gangguan Kepribadian Narsistik
(NPD) dari perspektif Al-Qur’an melalui kajian terhadap Tafsir AI-Manar atas QS. Lugman: 18. Dengan
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif berbasis studi tafsir, penelitian ini mengeksplorasi
keterkaitan antara ayat tersebut dengan fenomena NPD dalam konteks psikologi kontemporer. Tafsir Al-
Manar yang disusun oleh Muhammad Abduh dan Rasyid Rida menyoroti bahwa kesombongan tidak
hanya berdampak secara psikologis terhadap individu, tetapi juga dapat merusak tatanan sosial serta
hubungan antarmanusia. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa ajaran Islam melalui QS. Lugman: 18
dan penjelasannya dalam Tafsir Al-Manar menawarkan solusi spiritual dan praktis dalam mengatasi
kecenderungan narsistik. Islam mendorong sikap tawadhu' (rendah hati), introspeksi diri, serta
penguatan spiritual melalui dzikir, kontemplasi, dan pengendalian hawa nafsu. Penelitian sebelumnya
juga mengungkap bahwa pendekatan berbasis nilai-nilai Islam dapat membantu mengurangi kebutuhan
akan validasi eksternal dan meningkatkan kesejahteraan psikologis individu. Oleh karena itu, studi ini
menekankan pentingnya mengintegrasikan pemahaman psikologi modern dengan ajaran Islam guna
menciptakan pendekatan yang lebih menyeluruh dalam menangani gangguan kepribadian narsistik.
Selain itu, temuan penelitian ini memberikan implikasi luas baik secara sosial maupun religius, yakni
terbentuknya masyarakat yang lebih harmonis, menurunnya perilaku otoriter dan eksploitatif dalam
kepemimpinan, serta terbangunnya hubungan antarindividu yang dilandasi empati dan ketulusan.
Dengan demikian, penerapan nilai-nilai Al-Qur’an dan pengamalan ajaran Islam dalam kehidupan
sehari-hari dapat menjadi sarana yang efektif untuk mencegah dan menangani perilaku narsistik secara
berkelanjutan.

Kata Kunci: Narcissistic Personality Disorder, Al-Qur’an, Tafsir Al-Manar, Lugman:18, Kesombongan,
Instropeksi Diri, Tawadhu.

PENDAHULUAN

Perilaku narsistik menjadi topik penting dalam kajian psikologi kontemporer dan
juga dalam perspektif keagamaan, terutama Islam. Narcissistic Personality Disorder
(NPD) merupakan bentuk gangguan kepribadian yang ditandai dengan sikap egosentris,
dorongan tinggi untuk mendapatkan pengakuan dari orang lain, serta kekurangan empati
(American Psychiatric Association, 2022). Di era digital yang didominasi media sosial,
individu dengan kecenderungan narsistik kerap menampilkan citra ideal demi
memperoleh validasi sosial (Cain, Pincus, & Ansell, 2021; Grijalva & Zhang, 2016).
Data epidemiologis menunjukkan bahwa prevalensi NPD pada populasi umum berkisar
antara 1-6%, dengan angka yang lebih tinggi ditemukan pada pria dibanding wanita
(Ronningstam, 2016; Cain et al., 2021). Penelitian oleh Otway dan Vignoles (2022)
mengindikasikan bahwa pola pengasuhan yang permisif atau penuh tuntutan sejak masa
kecil turut berkontribusi dalam pembentukan perilaku narsistik pada usia dewasa.

295



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

Dalam ajaran Islam, kesombongan dan perasaan diri lebih unggul mendapat
perhatian serius, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an dan hadis. QS. Lugman ayat
18, misalnya, memuat larangan bersikap angkuh: “Dan janganlah kamu memalingkan
mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di bumi dengan
angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi
membanggakan diri.” Tafsir Al-Manar yang ditulis oleh Muhammad Abduh dan Rasyid
Rida menekankan bahwa ayat ini bukan hanya menyoroti ekspresi lahiriah
kesombongan, namun juga menegur sikap batin yang merasa diri lebih tinggi dari orang
lain (Abduh & Rida, 1990). Dalam era media sosial saat ini, perilaku narsistik semakin
menonjol akibat budaya populer yang mengedepankan citra ideal dan pengakuan dari
lingkungan. Twenge dan Campbell (2018) mencatat adanya peningkatan skor narsistik
hingga 30% di kalangan generasi muda Amerika Serikat sejak awal 2000-an. Sementara
itu, survei Pew Research Center (2021) mengungkap bahwa 64% remaja aktif media
sosial cenderung membandingkan dirinya dengan orang lain, yang berdampak pada
peningkatan kecenderungan narsistik dan penurunan kesejahteraan psikologis.

Studi terkini menunjukkan bahwa individu dengan tingkat narsistik tinggi
cenderung mengalami kesulitan dalam menjalin hubungan sosial yang sehat dan
berisiko tinggi terhadap gangguan mental lain, seperti kecemasan dan depresi
(Ronningstam, 2016; Cain et al., 2021). Penelitian juga menunjukkan bahwa pola asuh
di masa kecil, terutama yang permisif atau terlalu menuntut, dapat menjadi faktor
pemicu perkembangan NPD (Otway & Vignoles, 2022). Islam, dalam hal ini, tidak
hanya melarang kesombongan secara moral, tetapi juga menyediakan pendekatan
spiritual untuk pengendalian diri, seperti melalui introspeksi, dzikir, dan peningkatan
kesadaran keimanan (Haque, Khan, & Parker, 2021; Awaad & Ali, 2015).

Dalam perspektif psikologi Islam, sifat takabur dikaitkan dengan kegagalan
individu dalam menyadari posisi dirinya sebagai hamba Allah. Al-Ghazali dalam lhya
Ulumuddin menjelaskan bahwa kesombongan berakar dari ego yang tidak terkontrol,
suatu konsep yang sejalan dengan penjelasan NPD dalam psikologi Barat (Al-Ghazali,
2005). Studi-studi empiris menunjukkan bahwa nilai religius mampu mengurangi
kecenderungan narsistik, meningkatkan kesejahteraan mental, dan mempererat
hubungan sosial (Sedikides & Gebauer, 2018; Karim et al., 2022). QS. Lugman:18,
menurut Yahya (2020), masih sangat relevan dengan fenomena kontemporer, termasuk
budaya narsistik yang tersebar luas saat ini.

Meskipun terapi kognitif dan psikodinamik banyak digunakan dalam
penanganan NPD (Cain et al., 2021; Ronningstam, 2016), hasilnya belum sepenuhnya
memuaskan karena tingkat resistensi yang tinggi, dengan hanya sekitar 50% pasien

296



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

yang menunjukkan kemajuan berarti (Ronningstam, 2016). Sebaliknya, pendekatan
berbasis spiritualitas Islam menawarkan alternatif yang lebih menyeluruh, yang tidak
hanya menyasar perubahan perilaku, tetapi juga pembinaan jiwa dan relasi sosial
(Haque et al., 2021). Studi Rahman dan Al-Dabbagh (2023) menunjukkan bahwa
program intervensi berbasis spiritual selama enam bulan mampu menurunkan tingkat
narsistik hingga 25%. Praktik dzikir, tafakur, dan penguatan nilai keimanan menjadi
bagian penting dalam pendekatan ini. Temuan serupa diungkap oleh Awaad dan Ali
(2015), yang menunjukkan bahwa praktik keagamaan secara signifikan mengurangi
kebutuhan validasi eksternal dan meningkatkan empati.

Fenomena narsistik dalam budaya populer turut menggarisbawahi kerentanan
remaja dan dewasa muda terhadap pengaruh media sosial. Survei Global Web Index
(2021) mencatat bahwa 58% pengguna media sosial secara sadar mengunggah konten
demi menarik perhatian dan mendapatkan pengakuan. Hal ini memperkuat pola pikir
narsistik, terutama pada individu dengan kepercayaan diri yang rapuh. Dalam konteks
ini, ajaran Islam menyediakan fondasi etika yang kuat untuk membendung arus budaya
narsistik, dengan menekankan pentingnya kerendahan hati dan solidaritas sosial (Yahya,
2020). Studi Ali dan Rahman (2023) menegaskan bahwa pengamalan nilai-nilai agama
dalam kehidupan sehari-hari dapat menurunkan kecenderungan narsistik dan
berkontribusi terhadap peningkatan kesehatan mental.

Fenomena publik juga menunjukkan relevansi kajian ini. Kasus perceraian Baim
Wong dan Paula Verhoeven menarik perhatian publik, di mana muncul dugaan bahwa
Baim memperlihatkan ciri-ciri NPD, seperti sikap acuh dan kebutuhan akan perhatian
dari publik. Walaupun tidak ada Klarifikasi resmi, kasus ini menunjukkan bagaimana
sifat narsistik dapat memengaruhi kehidupan rumah tangga. Hal serupa juga diungkap
oleh Kimberly Ryder yang menyatakan bahwa mantan suaminya, Edward Akbar,
menunjukkan perilaku manipulatif dan kurang empati selama pernikahan, ciri khas dari
gangguan narsistik.

Menanggapi kompleksitas fenomena NPD yang semakin meluas, penelitian ini
bertujuan untuk menelaah relevansi QS. Lugman:18 dan penafsirannya dalam Tafsir Al-
Manar sebagai rujukan spiritual dan sosial. Dengan menggunakan pendekatan tafsir
tematik dan metode kualitatif, artikel ini berupaya mengintegrasikan perspektif
psikologi modern dengan ajaran Islam dalam upaya menangani gangguan narsistik.
Diharapkan hasil kajian ini tidak hanya memberikan kontribusi teoretis, tetapi juga
dapat diaplikasikan dalam kehidupan sosial masyarakat Muslim masa Kini.

297



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

PEMBAHASAN
1. Tinjauan Umum Narcissistic Personality Disorder (NPD)

Narcissistic Personality Disorder (NPD) merupakan gangguan kepribadian yang
ditandai oleh kebutuhan berlebihan akan kekaguman, rasa superioritas yang tinggi, serta
kurangnya empati terhadap orang lain (American Psychiatric Association, 2013).
Gangguan ini telah menjadi perhatian dalam psikologi modern, khususnya dalam
konteks hubungan interpersonal dan pengaruh budaya sosial kontemporer. Menurut
Kernberg (2016) dan Ronningstam (2016), NPD berkembang dari dinamika masa kecil
yang ditandai oleh tekanan emosional atau justru pujian berlebihan yang menciptakan
ketidakseimbangan dalam pembentukan identitas diri. Prevalensi NPD dalam populasi
umum berkisar antara 1 hingga 6 persen, sebagaimana dicatat oleh Grijalva dan Zhang
(2016), menunjukkan bahwa gangguan ini cukup signifikan dalam skala masyarakat
luas.

Asal-usul konsep narsisme dapat ditelusuri kembali ke mitologi Yunani melalui
tokoh Narcissus, seorang pemuda yang jatuh cinta pada bayangannya sendiri. Meskipun
bermula sebagai kisah mitologis, konsep ini kemudian diadopsi oleh ilmu psikologi
untuk menggambarkan pola kepribadian yang terfokus secara ekstrem pada diri sendiri.
Dalam perkembangan mutakhir, para ahli seperti Cain, Pincus, dan Ansell (2021)
mengkaji dinamika narsistik dalam konteks hubungan sosial, di mana individu dengan
NPD cenderung menunjukkan kesulitan dalam membangun hubungan yang sehat akibat
dorongan untuk mendominasi dan mencari pengakuan terus-menerus dari lingkungan.

Dalam perspektif Islam, QS. Lugman ayat 18 memberikan peringatan tegas
terhadap sikap sombong dan merasa lebih unggul dibandingkan orang lain. Ayat
tersebut berbunyi: “Dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena
sombong), dan janganlah kamu berjalan di bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah
tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan diri.” Ayat ini menjadi
salah satu landasan penting dalam etika Islam yang menolak segala bentuk arogansi
baik dalam perilaku fisik maupun sikap batin. Tafsir Al-Manar karya Muhammad
Abduh dan Rasyid Rida memberikan penekanan bahwa larangan dalam ayat ini tidak
hanya terbatas pada ekspresi lahiriah, seperti cara berbicara atau berjalan, tetapi juga
pada sikap mental yang merasa diri lebih tinggi dari orang lain.

Tafsir Al-Manar menafsirkan ayat ini sebagai kecaman terhadap individu yang
menunjukkan perilaku melebih-lebihkan harga dirinya dengan merendahkan orang lain.
Sikap seperti memalingkan muka, berbicara dengan nada merendahkan, dan berjalan
dengan cara yang menunjukkan keangkuhan adalah simbol dari kondisi batin yang tidak
sehat secara spiritual. Dalam konteks ini, perilaku narsistik yang menjadi ciri utama

298



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

NPD mendapatkan kritik tegas dari ajaran Islam. Penolakan terhadap sikap angkuh tidak
hanya ditujukan untuk menjaga keharmonisan sosial, tetapi juga sebagai bentuk
penjagaan atas kesehatan spiritual seseorang. Menurut Abduh dan Rida (1990), perilaku
sombong dapat menjadi penghalang dalam penerimaan terhadap kebenaran dan
menutup hati dari nasihat, sehingga menjauhkan seseorang dari jalan yang lurus.

Relevansi antara QS. Lugman:18 dengan gejala utama NPD tampak dalam
kesamaan konseptual. Individu dengan NPD cenderung menunjukkan grandiosity, yaitu
perasaan bahwa dirinya luar biasa dan pantas diperlakukan secara istimewa. Mereka
juga memiliki kebutuhan yang konstan untuk mendapatkan validasi dari lingkungan
sekitar dan menunjukkan kekurangan empati yang mendalam terhadap orang lain.
Sikap-sikap ini, dalam perspektif Islam, merupakan bentuk kesombongan yang tidak
hanya merusak hubungan antar manusia, tetapi juga merusak struktur kejiwaan dan
spiritualitas pribadi. Studi Yahya (2020) memperkuat interpretasi ini dengan
menyatakan bahwa kesombongan dalam QS. Lugman:18 memiliki dimensi psikologis
yang mendalam, bukan hanya manifestasi fisik. Ini menunjukkan bahwa Islam sejak
awal telah menempatkan perhatian besar terhadap kebersihan hati dan akhlak dalam
interaksi sosial.

Dalam tradisi psikologi Islam, seperti yang dikemukakan oleh Al-Ghazali dalam
Ihya Ulumuddin, kesombongan atau takabbur dianggap sebagai penyakit hati yang
merusak. Sifat ini membuat seseorang sulit menerima kebenaran dari orang lain,
menolak kritik, dan terjebak dalam ilusi keagungan diri. Hal ini sejalan dengan
pandangan psikologi modern mengenai resistensi individu dengan NPD terhadap
masukan atau koreksi eksternal. Dengan demikian, nilai-nilai yang diajarkan dalam
Islam mengenai kerendahan hati dan empati berperan penting dalam membentuk
ketahanan psikologis serta kesehatan mental. Dalam konteks penanganan NPD,
pendekatan spiritual yang menanamkan kesadaran akan keterbatasan diri, pentingnya
mendengarkan orang lain, serta pengendalian ego dapat menjadi langkah awal yang
transformatif.

Oleh karena itu, integrasi antara ajaran Islam dan pemahaman psikologi modern
menunjukkan bahwa QS. Lugman:18 memiliki relevansi yang kuat dalam membingkai
ulang cara pandang terhadap NPD. Larangan terhadap kesombongan dalam ayat
tersebut tidak hanya menjadi norma etis, tetapi juga dapat ditafsirkan sebagai panduan
preventif terhadap gangguan kepribadian yang mengganggu harmoni pribadi dan sosial.
Perspektif ini membuka peluang bagi pengembangan pendekatan holistik yang
menggabungkan nilai-nilai spiritual dan psikologis dalam menangani problematika
kepribadian di era modern.

299



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

2. Pandangan Rasyid Ridha dalam Tafsir Al-Manar terhadap QS. Lugman:18

Dalam Tafsir Al-Manar, Rasyid Rida menjelaskan bahwa QS. Lugman:18
merupakan peringatan bagi manusia agar tidak terjerumus dalam kesombongan, baik
secara lahiriah seperti ekspresi wajah dan cara berjalan, maupun secara batiniah seperti
merasa diri paling benar dan lebih unggul dari orang lain. Kesombongan, menurutnya,
merupakan akar dari kehancuran hubungan sosial sekaligus penghalang bagi
pertumbuhan spiritual. Dalam pandangan ini, kesombongan tidak hanya dipandang
sebagai perilaku yang tercela, tetapi juga sebagai penyakit hati yang harus diwaspadai
karena dapat merusak tatanan masyarakat dan hubungan dengan Tuhan.

Rasyid Rida menekankan pentingnya menumbuhkan sifat tawadhu’ sebagai
manifestasi dari keimanan yang sejati. Kesombongan, dalam interpretasi beliau, adalah
bentuk pengingkaran terhadap prinsip bahwa semua manusia adalah makhluk yang
setara di hadapan Allah. Dalam hal ini, QS. Lugman:18 tidak hanya menolak
kesombongan yang tampak dalam perilaku fisik seperti memalingkan muka atau
berjalan dengan angkuh, melainkan juga mengecam kesombongan batiniah yang timbul
dari ilusi kelebihan diri. Dalam konteks ini, tafsir Al-Manar mengaitkan sikap sombong
dengan fenomena tazkiyah al-nafs yang salah arah—yakni penyucian diri yang keliru
karena dilandasi oleh rasa superioritas dan bukan kerendahan hati.

Lebih jauh lagi, Tafsir Al-Manar menjelaskan bahwa ekspresi kesombongan
yang ditegur dalam ayat ini memiliki dampak sosial yang luas. Perilaku yang
mencerminkan superioritas dapat menimbulkan ketidakharmonisan sosial, memicu
konflik, dan melemahkan semangat ukhuwah atau persaudaraan dalam masyarakat.
Oleh karena itu, QS. Lugman:18 dinilai sebagai prinsip etika yang tidak hanya mengatur
perilaku individual, tetapi juga membentuk fondasi moral kolektif dalam interaksi sosial
umat Islam. Dalam kerangka ini, frasa “walaa tamshi fil ardhi marahan” (jangan
berjalan di bumi dengan angkuh) ditafsirkan sebagai simbolisasi sikap mental yang
merasa paling benar, tidak memerlukan bantuan orang lain, dan cenderung menolak
Kritik.

Sikap tersebut, jika dilihat dari perspektif ilmu psikologi modern, menunjukkan
kemiripan yang signifikan dengan ciri-ciri Narcissistic Personality Disorder (NPD).
Dalam DSM-5, NPD diklasifikasikan sebagai gangguan kepribadian yang ditandai oleh
rasa grandiositas, kebutuhan akan validasi yang terus-menerus, dan ketidakmampuan
untuk merasakan empati terhadap orang lain (American Psychiatric Association, 2013).
Para pakar seperti Kernberg dan Ronningstam berpendapat bahwa gangguan ini sering
berkembang akibat pengalaman masa kecil yang penuh tekanan atau pola asuh yang

300



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

terlalu memuja anak secara berlebihan, sehingga membentuk kepribadian yang tidak
seimbang secara emosional.

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida dalam Tafsir Al-Manar secara eksplisit
menghubungkan sikap sombong yang dilarang dalam QS. Lugman:18 dengan upaya
pensucian jiwa yang benar (tazkiyatun nafs). Dalam pandangan mereka, manusia ideal
adalah mereka yang mampu mengenali keterbatasan dirinya, bersikap terbuka terhadap
kebenaran, dan tidak menjadikan kelebihan dirinya sebagai dasar untuk merendahkan
orang lain. Dalam pengantar tafsirnya, Rasyid Rida menyebutkan bahwa ayat ini
merupakan salah satu qawa’id akhlakiyah (prinsip moral utama) yang membentuk
karakter Muslim yang paripurna—yakni rendah hati, bijaksana, dan memiliki kesadaran
spiritual yang mendalam.

Integrasi antara perspektif tafsir klasik dan kajian psikologi modern
memperkaya pemahaman kita terhadap fenomena kepribadian narsistik. Tafsir Al-
Manar tidak hanya memberikan makna literal terhadap ayat tersebut, tetapi juga
menyingkap lapisan makna spiritual dan sosial yang relevan dalam konteks
kontemporer. Dalam hal ini, Islam sebenarnya telah lama memberikan kerangka moral
dan spiritual dalam menangani bentuk-bentuk gangguan kepribadian seperti NPD yang
kini semakin mencolok di tengah budaya individualistik modern.

Lebih lanjut, pendekatan Islam terhadap kesombongan sebagai penyakit hati
memiliki implikasi terapeutik yang menarik. Islam memandang sifat sombong sebagai
bentuk dominasi hawa nafsu yang harus dikendalikan melalui introspeksi diri, dzikir,
dan penguatan nilai-nilai spiritual. Studi yang dilakukan olenh Haque et al. (2021)
menemukan bahwa nilai-nilai religius mampu menurunkan kecenderungan narsistik dan
sekaligus meningkatkan kesejahteraan psikologis. Hal ini sejalan dengan prinsip bahwa
pengendalian ego dan peningkatan kesadaran akan kehadiran Tuhan dapat menjadi
terapi efektif dalam membentuk pribadi yang sehat secara mental.

Sementara itu, psikologi modern menekankan pendekatan terapi perilaku
kognitif dalam menangani NPD, dengan tujuan membantu individu mengembangkan
empati, memperbaiki pola pikir yang disfungsional, dan menurunkan dorongan untuk
selalu mencari validasi dari luar. Pendekatan ini dalam konteks Islam dapat diperkuat
melalui ajaran mengenai mujahadah an-nafs (perjuangan melawan diri sendiri) dan
pembiasaan sikap rendah hati dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, integrasi
antara prinsip spiritual Islam dan metode psikoterapi modern membuka peluang untuk
pendekatan yang lebih utuh dalam penanganan gangguan kepribadian narsistik.

3. Relevansi Pandangan Rasyid Ridha dalam Penanganan NPD

301



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

Pandangan Rasyid Rida dalam Tafsir Al-Manar menunjukkan relevansi yang
kuat dalam menghadapi fenomena Narcissistic Personality Disorder (NPD) di era
modern. la menawarkan pendekatan preventif dan kuratif yang berakar pada introspeksi
spiritual, praktik dzikir, serta penguatan akhlak mulia. Pendekatan ini menekankan
pentingnya penyucian jiwa sebagai upaya sadar untuk mengontrol ego dan
menumbuhkan sikap tawadhu’. Apa yang ditawarkan oleh tafsir ini ternyata sejalan
dengan terapi psikologi kontemporer yang berbasis pada regulasi emosi dan
pengembangan empati. Penelitian oleh Haque et al. (2021) dan Awaad & Ali (2015)
menunjukkan bahwa spiritualitas Islam memiliki potensi besar dalam meningkatkan
kesejahteraan psikologis serta mengurangi kecenderungan narsistik pada individu yang
mengalami gangguan kepribadian.

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida menyoroti bahwa kesombongan,
sebagaimana tercela dalam QS. Lugman:18, bukan hanya merugikan diri sendiri, tetapi
juga berimplikasi sosial. Individu yang bersikap sombong umumnya menolak Kritik,
sulit menerima nasihat, dan merasa diri paling benar. Sikap-sikap ini merupakan inti
dari gejala NPD menurut klasifikasi dalam DSM-5. Tafsir Al-Manar mengajukan
tawadhu’ sebagai solusi untuk mengatasi kecenderungan tersebut. Kerendahan hati
bukan sekadar sikap moral, tetapi juga sarana penyembuhan bagi jiwa yang terdorong
oleh kebutuhan akan pengakuan dan validasi berlebihan.

Penelitian Awaad dan Ali (2015) mendukung gagasan ini melalui temuan bahwa
terapi Islam Dberbasis dzikir dan tafakur dapat membantu individu dengan
kecenderungan narsistik untuk membangun kesadaran diri yang lebih sehat. Melalui
dzikir, seseorang diingatkan akan kedudukannya sebagai makhluk yang lemah di
hadapan Allah, yang pada gilirannya dapat meruntuhkan konstruksi diri palsu yang
menjadi ciri utama dari narsisme patologis. Studi lanjutan oleh Karim et al. (2022)
menegaskan bahwa intervensi spiritual dalam bentuk terapi Islam memberikan hasil
yang signifikan dalam pengelolaan gangguan kepribadian, termasuk NPD.

Selain itu, peningkatan kualitas hubungan sosial melalui nilai-nilai Islam
menjadi salah satu strategi penting dalam menangani narsisme. Ajaran Islam
menganjurkan individu untuk senantiasa bergaul dengan orang-orang saleh yang dapat
menjadi cermin akhlak dan memberi masukan konstruktif. Lingkungan sosial seperti ini
berfungsi sebagai kontrol eksternal yang membantu menekan ekspresi narsistik dan
mendorong individu untuk lebih introspektif. Sikap terbuka terhadap nasihat dan kritik,
sebagaimana dicontohkan dalam banyak ayat dan hadis, merupakan nilai penting yang
dapat membendung gejala narsistik sebelum berkembang menjadi gangguan.

302



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

Dalam psikologi modern, NPD didefinisikan sebagai gangguan kepribadian
yang ditandai oleh perasaan superioritas, ekspektasi akan perlakuan istimewa, serta
kesulitan dalam menerima kritik dan menunjukkan empati (Ronningstam, 2016).
Penelitian Otway dan Vignoles (2022) menunjukkan bahwa individu yang dibesarkan
dalam pola asuh permisif atau penuh tekanan memiliki risiko lebih tinggi
mengembangkan sifat narsistik. Temuan ini selaras dengan pesan Al-Qur’an dalam QS.
Lugman:18, yang memperingatkan manusia untuk tidak berjalan di muka bumi dengan
kesombongan, suatu sikap yang dapat berakar sejak masa pembentukan kepribadian
dini.

Tafsir Al-Manar memperjelas bahwa kesombongan adalah bentuk penolakan
terhadap kebenaran, penyangkalan terhadap masukan, dan kecenderungan untuk melihat
diri sendiri lebih tinggi dari orang lain. Hal ini membuat individu sulit membangun
relasi sosial yang sehat, sebagaimana terjadi pada penderita NPD. Menariknya, Haque et
al. (2021) menunjukkan bahwa pendekatan spiritual Islam seperti dzikir, introspeksi,
dan tawadhu’ dapat menurunkan karakter narsistik dan membentuk stabilitas psikologis
yang lebih baik. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai keislaman tidak hanya bersifat
normatif tetapi juga praktis dan terapeutik dalam konteks gangguan psikologis.

Integrasi antara nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya QS. Lugman:18, dan konsep
psikologi modern membuka kemungkinan besar untuk pengembangan pendekatan
holistik dalam menangani NPD. Sementara terapi psikologi Barat seperti kognitif-
behavioral therapy atau psikoterapi psikoanalitik membutuhkan waktu dan hasil yang
bervariasi (Ronningstam, 2016; Cain et al., 2021), pendekatan Islam menekankan upaya
pengendalian hawa nafsu, pembinaan akhlak, dan penguatan kesadaran spiritual yang
bersifat komprehensif dan berkelanjutan. Pendekatan ini tidak hanya menyentuh
dimensi psikologis, tetapi juga spiritual dan sosial, yang pada akhirnya menciptakan
keselarasan batin dan keteraturan sosial.

Dari perspektif sosial, pengamalan nilai-nilai Al-Qur’an dapat menciptakan
masyarakat yang lebih rendah hati, empatik, dan harmonis. Studi oleh Ali dan Rahman
(2023) menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai religius dalam kehidupan sehari-hari
menurunkan kecenderungan perilaku narsistik dan meningkatkan kualitas kesehatan
mental masyarakat. Dengan demikian, QS. Lugman:18 tidak hanya menjadi peringatan
teologis terhadap kesombongan, tetapi juga merupakan dasar praktis untuk membentuk
karakter individu dan kolektif yang sehat secara psikologis dan spiritual. Ayat ini
membuktikan bahwa Islam sejak awal telah menyediakan landasan moral yang sangat
relevan untuk menjawab tantangan gangguan kepribadian dalam masyarakat modern.

303



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

4. Implikasi Sosial dan Keagamaan

Penanganan Narcissistic Personality Disorder (NPD) berbasis Al-Qur’an
memiliki sejumlah implikasi signifikan baik secara individual maupun sosial.
Pendekatan ini menekankan pentingnya pembinaan spiritual dan moral melalui dzikir,
tafakur, serta internalisasi nilai-nilai akhlak mulia. Salah satu implikasinya adalah
terbentuknya individu yang lebih rendah hati dan empatik. Sifat tawadhu’ yang
diajarkan Islam tidak hanya mampu mereduksi kecenderungan narsistik, tetapi juga
meningkatkan kapasitas seseorang dalam memahami dan merasakan kondisi orang lain.
Hal ini tidak hanya bermanfaat bagi individu yang mengalami gangguan narsistik, tetapi
juga berdampak positif dalam menciptakan hubungan sosial yang lebih sehat dan
harmonis.

Dari sisi sosial, penerapan ajaran Al-Qur’an seperti yang tertuang dalam QS.
Lugman:18 dapat membentuk masyarakat yang lebih inklusif, toleran, dan solid. Sikap
sombong dan egois yang menjadi ciri khas NPD sering kali menjadi pemicu rusaknya
hubungan interpersonal, menciptakan lingkungan kerja yang toksik, serta melahirkan
pola kepemimpinan yang otoriter dan eksploitatif. Dalam perspektif Islam, nilai-nilai
kerendahan hati, kesederhanaan, dan keterbukaan terhadap kritik menjadi instrumen
kontrol sosial yang efektif dalam mencegah perilaku narsistik berkembang secara
sistemik. Hidayat (2021) menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai keislaman dalam
kehidupan sehari-hari, seperti membiasakan ibadah dan menjunjung akhlak terpuji,
dapat berfungsi sebagai benteng moral sekaligus terapi spiritual dalam mengatasi gejala
narsistik.

Penelitian empiris menunjukkan bahwa praktik-praktik Islam seperti dzikir dan
tafakur dapat menjadi intervensi yang efektif. Studi oleh Karim et al. (2022) melaporkan
penurunan skor narsistik hingga 25% setelah enam bulan intervensi berbasis Islam,
membuktikan efektivitas pendekatan religius dalam jangka panjang. Selain itu,
keterlibatan sosial dalam kegiatan kemasyarakatan, seperti berbagi dengan sesama dan
aktif dalam komunitas keagamaan, juga dianjurkan dalam Islam sebagai sarana untuk
menumbuhkan empati dan mengurangi egosentrisme. Hal ini mendukung temuan
Awaad & Ali (2015) yang menyatakan bahwa individu dengan tingkat religiositas tinggi
cenderung memiliki kontrol diri yang lebih baik terhadap kecenderungan narsistik.

Di sisi lain, NPD juga terkait erat dengan dinamika sosial modern, khususnya
fenomena media sosial. Penelitian Pew Research Center (2021) menunjukkan bahwa
64% remaja aktif di media sosial cenderung membandingkan diri dengan orang lain,
sedangkan 58% pengguna aktif mengakui bahwa mereka memposting konten demi
mendapatkan validasi sosial, yang merupakan ciri khas perilaku narsistik. Fakta ini

304



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

mempertegas urgensi pendekatan spiritual dalam menangani NPD, mengingat arus
digital saat ini memperkuat ego dan citra diri palsu. Dalam konteks ini, QS. Lugman:18
menjadi peringatan sekaligus panduan etis yang sangat relevan. Ayat tersebut menolak
kesombongan sebagai bentuk pengingkaran terhadap posisi manusia sebagai makhluk,
sekaligus menawarkan jalan keluar berupa tawadhu' dan kesadaran akan keterbatasan
diri.

Jika dibandingkan dengan pendekatan psikologi modern, penanganan NPD
dalam Islam cenderung lebih holistik. Sementara terapi kognitif dan perilaku (CBT)
dalam psikologi fokus pada restrukturisasi pola pikir dan regulasi emosi (Ronningstam,
2016; Cain et al., 2021), pendekatan Islam menambahkan dimensi spiritual yang
menyentuh aspek eksistensial dan transendental. Penelitian Haque et al. (2021)
menemukan bahwa pendekatan psikologi berbasis agama mampu menurunkan tingkat
egoisme dan meningkatkan kesadaran diri secara signifikan. Dengan demikian,
pendekatan berbasis Islam tidak hanya efektif sebagai terapi kejiwaan, tetapi juga
sebagai instrumen pencegahan sosial terhadap proliferasi NPD dalam masyarakat
modern.

Secara keseluruhan, integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam penanganan NPD
menawarkan solusi yang bersifat preventif sekaligus kuratif. Tidak hanya membentuk
individu yang lebih seimbang secara emosional dan spiritual, pendekatan ini juga
mampu menciptakan tatanan masyarakat yang lebih sehat secara psikososial. Penekanan
pada introspeksi, dzikir, dan tawadhu’ sebagai nilai inti menjadikan pendekatan Islam
sangat relevan untuk menjawab tantangan gangguan kepribadian dalam konteks
kehidupan kontemporer yang sarat kompetisi, validasi sosial, dan krisis identitas.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Narcissistic Personality Disorder (NPD)
memiliki relevansi konseptual yang kuat dengan ajaran Islam tentang larangan
kesombongan, sebagaimana tertuang dalam QS. Lugman:18 dan diperjelas melalui
Tafsir Al-Manar karya Muhammad Abduh dan Rasyid Rida. Ciri-ciri utama NPD
seperti rasa superioritas, kebutuhan akan validasi eksternal, dan kurangnya empati
menunjukkan kemiripan mendalam dengan sikap takabbur yang dikritik dalam Al-
Qur’an. Tafsir Al-Manar menekankan bahwa kesombongan mencakup aspek mental dan
spiritual, yang memiliki dampak luas terhadap hubungan sosial dan keseimbangan
psikologis individu.

Islam memberikan pendekatan yang komprehensif dan transendental untuk

mengatasi kecenderungan narsistik melalui muhasabah (introspeksi diri), dzikir,
305



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

pengendalian hawa nafsu, dan penguatan sifat tawadhu’. Bukti empiris dari berbagai
studi menunjukkan bahwa praktik-praktik ini dapat menurunkan gejala narsistik,
meningkatkan empati, dan membangun keharmonisan sosial. Dibandingkan dengan
terapi psikologi modern yang berfokus pada kognisi dan perilaku, pendekatan Islam
menambahkan dimensi spiritual dan sosial yang memperkaya proses penyembuhan.

Implikasi praktis dari temuan ini adalah bahwa nilai-nilai QS. Lugman:18 dapat
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari sebagai bentuk pencegahan dan
penanganan terhadap perilaku narsistik, baik di tingkat individu maupun komunitas.
Pendekatan integratif antara kajian tafsir Al-Qur’an dan psikologi modern membuka
peluang baru untuk terapi gangguan kepribadian berbasis nilai-nilai religius dan
kontekstual. Oleh karena itu, penelitian ini berkontribusi dalam membangun kerangka
interdisipliner yang menggabungkan kekuatan spiritual Islam dan pendekatan ilmiah
modern guna menghadapi tantangan psikologis di era digital yang semakin sarat dengan
budaya narsistik.

DAFTAR PUSTAKA

Abduh, M., & Rida, R. (1990). Tafsir al-Manar (Vol. 7). Cairo: Dar al-Manar.

Ali, A., & Rahman, N. (2023). Religious integration and mental health: An Islamic
psychology perspective. Journal of Islamic Psychology and Counseling, 8(1),
33-47.

Awaad, R., & Ali, S. (2015). Obedience and humility: A review of Islamic perspectives
in treating narcissistic traits. Journal of Muslim Mental Health, 9(2), 75-90.
https://doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0009.204.

Cain, N. M., Pincus, A. L., & Ansell, E. B. (2021). Narcissism and personality
pathology: A review of the literature. Clinical Psychology Review, 86, 101975.
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2021.101975.

Global Web Index. (2021). Social media trends report 2021. Retrieved from
https://www.gwi.com/reports/social.

Haque, A., Khan, F., & Sheikh, A. (2021). The role of Islamic spirituality in enhancing
psychological well-being: Empirical evidence from Muslim populations. Journal
of Religion and Health, 60(1), 25-42. https://doi.org/10.1007/s10943-020-01130-

1.
Hidayat, R. (2021). Spiritualitas Islam sebagai mekanisme kontrol diri terhadap perilaku
narsistik. Jurnal Psikologi Islami, 4(2), 101-115.

https://doi.org/10.21043/psikologi.v4i2.11845.

Karim, N., Yusuf, M., & Hanifah, N. (2022). Islamic-based therapy on narcissistic
personality disorder: An empirical analysis. International Journal of Islamic
Psychology, 5(3), 211-225. https://doi.org/10.20414/ijip.v5i3.473.

Otway, L. J., & Vignoles, V. L. (2022). Childhood parenting and narcissism in
adulthood: A longitudinal perspective. Personality and Individual Differences,
187, 111437. https://doi.org/10.1016/j.paid.2021.111437.

306



https://doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0009.204.
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2021.101975.
https://www.gwi.com/reports/social.
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01130-1.
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01130-1.
https://doi.org/10.21043/psikologi.v4i2.11845.
https://doi.org/10.20414/ijip.v5i3.473.
https://doi.org/10.1016/j.paid.2021.111437.

Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 8 No.2. Juni 2025 p-ISSN: 2615-2568
e-ISSN: 2621-3699

Pew Research Center. (2021). Teens, social media & mental health. Retrieved from
https://www.pewresearch.org.

Ronningstam, E. (2016). Pathological narcissism and narcissistic personality disorder:
Recent research and clinical implications. Current Behavioral Neuroscience
Reports, 3, 34-42. https://doi.org/10.1007/s40473-016-0060-y.

Rahman, M., & Al-Dabbagh, M. (2023). Humility and empathy in prophetic leadership:
A preventive model against narcissism. Journal of Islamic Ethics, 7(1), 85-102.

307


https://www.pewresearch.org/
https://doi.org/10.1007/s40473-016-0060-y.

