Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

PENAFSIRAN AYAT-AYAT DOA RUQYAH JAM’IYYAH RUQYAH ASWAJA
(JRA) KAJIAN: TAFSIR AL-MUNIR KARYA WAHBAH AZ-ZUHAILI

CICI DEWI LESTARI
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung
cicidewilestari718@gmail.com

Kiki Muhamad Hakiki
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung
kiki.hakiki@radenintan.ac.id

Ahmad Muttaqgin
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung
Ahmadmuttagin@radenintan.ac.id

Abstrak

Rugqyah syar’iyyah di Indonesia berkembang pesat pasca Orde Baru seiring meluasnya kebebasan ekspresi
keagamaan. Jam’iyyah Rugyah Aswaja (JRA) hadir sebagai lembaga yang menghidupkan praktik rugyah
sesuai syariat dengan menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media penyembuhan. Penelitian ini
bertujuan untuk membandingkan pemahaman JRA dengan penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-
Munir terhadap ayat-ayat rugyah, sekaligus menemukan titik temu dan perbedaan orientasi keduanya.
Metode yang digunakan adalah studi komparatif dengan pendekatan kualitatif bersifat deskriptif analitik.
Kajian dilakukan melalui penelitian kepustakaan (library research) dengan menjadikan Tafsir al-Munir
karya Wahbah az-Zuhaili sebagai sumber tafsir serta buku panduan resmi JRA sebagai rujukan praktik
rugyah. Selain itu, penelitian ini juga dilengkapi dengan penelitian lapangan (field research) di JRA cabang
Bandar Lampung. Analisis data dilakukan menggunakan teori resepsi Al-Qur’an dan pendekatan eksegesis,
dengan pengumpulan data melalui studi literatur, observasi, dan wawancara. Hasil penelitian menunjukkan
adanya kesesuaian sekaligus perbedaan dalam pemahaman ayat-ayat rugyah. Pada sebagian besar ayat
seperti Al-Falag, Al-Qalam, Thaha, Al-Isra, dan An-Nahl, JRA dan Tafsir al-Munir menunjukkan
keselarasan. Namun, pada ayat-ayat seperti Al-Anbiya dan Ali Imran, terdapat perbedaan signifikan karena
JRA menggunakannya secara fungsional dalam praktik rugyah, sedangkan Tafsir al-Munir menekankan
konteks historis-teologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemahaman JRA dan penafsiran Wahbah az-
Zuhaili meski terdapat perbedaan namun tidak saling bertentangan, melainkan saling melengkapi. JRA
merepresentasikan praktik penghidupan Qur’an dalam masyarakat, sedangkan Tafsir al-Munir menjadi
landasan teologis dalam penafsiran dan pemahaman Al-Qur’an.

Kata Kunci: rugyah; Jam'iyyah Rugyah Aswaja; Tafsir al-Munir; living Qur’an; Wahbah az-Zuhaili
Abstract

Ruqyah syar’iyyah in Indonesia has developed rapidly after the New Order era, along with the expansion
of religious freedom of expression. Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) emerged as an institution that
revitalizes the practice of ruqyah in accordance with Islamic law, using verses from the Qur’an as a means
of healing. This study aims to compare JRA’s understanding with Wahbah az-Zuhaili’s interpretation in
Tafsir al-Munir regarding rugyah verses, while also identifying points of convergence and divergence
between the two. The method employed is a comparative study with a qualitative, descriptive-analytical
approach. The research was conducted through library research, using Tafsir al-Munir by Wahbah az-
Zuhaili as the primary exegetical source and JRA’s official guidebook as the reference for ruqyah practice.
In addition, the study was complemented by field research at the JRA branch in Bandar Lampung. Data
analysis was carried out using the theory of Qur’anic reception and the exegetical approach, with data
collected through literature review, observation, and interviews. The results show both similarities and
differences in the understanding of rugyah verses. In most verses—such as Al-Falag, Al-Qalam, Taha, Al-

41


mailto:cicidewilestari718@gmail.com
mailto:kiki.hakiki@radenintan.ac.id
mailto:Ahmadmuttaqin@radenintan.ac.id

Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Isra’, and An-Nahl—JRA and Tafsir al-Munir demonstrate alignment. However, in verses such as Al-
Anbiya’ and Ali Imran, significant differences appear: JRA applies these verses functionally in ruqyah
practice, while Tafsir al-Munir emphasizes their historical and theological contexts. This study concludes
that although JRA’s understanding and Wahbah az-Zuhaili’s interpretation differ in some aspects, they are
not contradictory but rather complementary. JRA represents the practical embodiment of the Qur’an in
society, while Tafsir al-Munir serves as a theological foundation for interpreting and understanding the
Qur’an.

Keyword; rugyah; Jam'iyyah Ruqyah Aswaja; Tafsir al-Munir; living Qur’an; Wahbah az-Zuhaili

PENDAHULUAN

Fenomena perkembangan ruqyah syar iyyah di Indonesia tidak dapat dipisahkan
dari perubahan sosial dan politik setelah runtuhnya rezim Orde Baru pada tahun 1998.
Masa reformasi membuka ruang kebebasan pers serta ekspresi keagamaan yang semakin
luas, sehingga mendorong lahirnya berbagai simbol identitas Islam di ruang publik.t
Fenomena ini, disebut sebagai Islam Publik (Public Islam), yakni munculnya ekspresi
keislaman dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat perkotaan, mulai dari produk
halal, kegiatan pengajian, layanan sosial-ekonomi, hingga kebijakan negara.? Arus
kebangkitan Islam menempatkan ruqyah syar’iyyah sebagai salah satu aspek penting
dalam layanan kesehatan Islami sekaligus sebagai sarana penguatan identitas keagamaan
umat Muslim. Fenomena ini mendorong munculnya berbagai komunitas rugyah di
Indonesia dengan karakter dan pendekatan yang beragam. Salah satu di antaranya adalah
Jam‘iyyah Ruqyah Aswaja (JRA), yang dikenal karena mengusung pendekatan moderat
dan berlandaskan tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jama“‘ah.

Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) merupakan lembaga ruqyah yang lahir dari
lingkungan Nahdlatul Ulama (NU) pada 15 Januari 2013, digagas oleh Gus Allamak
Alauddin Shiddiqy I. Sejak berdirinya, JRA berkembang pesat dan kini menjadi salah
satu organisasi ruqyah terbesar, baik di Indonesia maupun di tingkat internasional.
Keberadaan JRA tidak semata-mata berfokus pada praktik penyembuhan spiritual, tetapi
juga memiliki misi untuk menginternalisasikan nilai-nilai al-Qur’an dalam pengobatan
Islami yang berpijak pada manhaj Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah.

JRA memandang rugyah bukan sekadar bentuk pengobatan, melainkan juga
sebagai media dakwah yang menegakkan nilai-nilai Islam rahmatan li al-‘alamin. Prinsip
ini diwujudkan melalui konsep wasatiyah (jalan tengah), yakni sikap moderat yang tidak
berpihak secara ekstrem pada satu kelompok tertentu, namun tetap berpegang teguh pada
prinsip perjuangan Nahdlatul Ulama (PBNU). Pendekatan ini menjadikan JRA sebagai
komunitas Aswaja yang inklusif dan terbuka untuk berdialog dengan berbagai organisasi
Islam lain seperti Muhammadiyah maupun kelompok keislaman lainnya. Dengan sikap
moderat tersebut, JRA mampu menjaga keseimbangan, toleransi, serta ukhuwah
Islamiyah, tanpa terjebak dalam perpecahan dan saling menyalahkan antar kelompok
umat Islam.

1 Dony arung Triantoro, ‘Ruqyah Syar’lyyah: Alternatif Pengobatan, Kesalehan, Islamisme Dan Pasar
Islam’, Harmoni, 18.1 (2019), pp. 460-78, d0i:10.32488 /harmoni.v18i1.354.
2 Salvatore dan Eickelman, 2018

42



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

3 Dalam konteks ini, JRA berupaya menjaga umat dari pengaruh paham
keagamaan yang dianggap ekstrem, terutama praktik ruqyah bercorak Wahhabi yang
dinilai kaku dan eksklusif.

Sebagai komunitas yang berakar pada tradisi Nahdlatul Ulama, JRA
menampilkan corak ruqyah khas an-Nahdliyyin, di mana amaliah-amaliah keagamaan
seperti tahlil, sholawat, dan doa-doa ma’tsur dijadikan bagian integral dari terapi ruqyah.
Praktik rugyah dalam JRA dilakukan secara langsung oleh perugyah kepada pasien,
bukan melalui media rekaman, dengan syarat utama yaitu keyakinan penuh terhadap
kekuatan kalamullah. Selain itu, pembacaan sholawat menjadi elemen wajib dalam setiap
prosesi rugyah sebagai wujud pengharapan terhadap rasulallah. Dibandingkan dengan
komunitas lain seperti Quranic Healing International (QHI), JRA memperlihatkan
pendekatan yang lebih inklusif dan adaptif terhadap budaya lokal. Hal ini tampak dalam
sikap akomodatif terhadap tradisi masyarakat Jawa, misalnya dalam pelestarian keris
yang dinilai sebagai bagian dari warisan budaya. JRA tidak serta-merta
memusnahkannya, tetapi melakukan penetralan unsur jin di dalamnya agar dapat tetap
dilestarikan tanpa menimbulkan unsur kesyirikan. Pendekatan ini berbeda dengan QHI
yang cenderung menilai benda-benda tradisional sebagai sarana kemusyrikan yang harus
dihapuskan.

JRA memposisikan diri sebagai lembaga dakwah sekaligus pelayanan kesehatan
alternatif berbasis Al-Qur’an dan sunnah. Ayat-ayat rugyah yang digunakan dipilih
secara tematik dan dikelompokkan ke dalam beberapa kategori, yakni ayat syifa’
(penyembuh), ayat pembatal sihir, ayat pelindung dari ‘ain (pandangan jahat), dan ayat
rugyah umum, kemudian bacaan tersebut diawali dengan tawassul dan salawat. Ayat
yang di pakai oleh komunitas ini berlandaskan ayat Al-Qur’an dan kitab-kitab kuning
yang di anggap sah menjadi rujukan.® Praktik yang dijalankan oleh Jam ‘iyyah Rugyah
Aswaja (JRA) memiliki struktur yang jelas, dimulai dengan pelatihan kader perugyah
agar memiliki sanad yang sahih serta diberikan ilmu dan buku saku sebagai pedoman.®
Selanjutnya, metode yang digunakan dirancang sedemikian rupa sehingga praktik JRA
dapat dibedakan dari bentuk pengobatan yang bercampur unsur bid‘ah. Praktik ini
diterapkan untuk menangani gangguan medis maupun nonmedis di Kota Bandar
Lampung.

Pendekatan rugyah yang diterapkan oleh JRA, meski modern, tetap berakar pada
tradisi Islam sejak masa Rasulullah SAW. Saat itu, Rasulullah membacakan doa atau
ayat-ayat tertentu dari al-Qur’an untuk menyembuhkan penyakit fisik maupun gangguan
non-fisik, termasuk sihir dan gangguan jin.” Contohnya, surah Al-Fatihah pernah
digunakan seorang sahabat untuk meruqgyah kepala suku yang tersengat binatang berbisa,
yang kemudian dibenarkan oleh Rasulullah SAW. Rasulullah juga menganjurkan bacaan

3 Wawancara Dengan Ustad Nurkholis Sebagai Ketua Praktisi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) (Pada
Hari Minggu Tanggal 15 Agustus 2025)
4 M Habibi, ‘Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Melalui Ruqyah ( Studi Kasus Jam’iyyah Ruqyah
Aswaja Batoro Katong Ponorogo)’, Gastronomia Ecuatorianay Turismo Local., 1.69 (2022), pp. 5-24.
5 Nurkholis, wawancara 2024.
6 Shikhkhatul Af'idah, ‘Metode Dan Corak Tafsir Al-Wasit Karya Wahbah Az-Zuhaili’, Skripsi, 2017, p.
97 <https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/7883/1/104211048.pdf>.
7 Muhammad Saputra Iriansyah and Fahmi Ilhami, ‘Hadis-Hadis Ruqyah Dan Pengaruhnya Terhadap
Kesehatan Mental’, 18.1 (2018), pp. 75-104.

43



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

surah Al-Falag dan An-Naas sebagai perlindungan, selama praktik rugyah bebas dari
kesyirikan.® Landasan inilah yang menjadi pijakan bagi JRA dalam menjalankan praktik
rugyah modern yang tetap sesuai syariat.® Meskipun rugyah telah digunakan sejak zaman
Nabi, JRA menambahkan beberapa ayat khusus dalam praktiknya, seperti ayat untuk
membakar, terapi demam, dan ayat pembatal sihir, yang pada masa dahulu tidak
digunakan.

Penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an secbagai sarana rugyah dalam masyarakat
merupakan salah satu bentuk penerapan living Qur’an dalam kehidupan, yakni wujud
bagaimana Al-Qur’an dihayati, dipraktikkan, dan berperan dalam kehidupan sehari-
hari.*® Fenomena ini memperlihatkan adanya pemahaman khusus terhadap ayat-ayat
tertentu sehingga dimanfaatkan sebagai media pengobatan oleh suatu komunitas.
Berdasarkan kenyataan tersebut, penelitian ini dilakukan untuk mengkaji secara
mendalam penafsiran ayat-ayat rugyah dalam Tafsir Al-Munir dan membandingkannya
dengan persepsi ayat-ayat rugyah yang digunakan oleh JRA. Kajian ini berupaya
menelusuri apakah terdapat pemaknaan atau kandungan khusus pada ayat-ayat tersebut
yang menjadi alasan dijadikannya sebagai ayat-ayat rugyah. Dengan begitu, ayat-ayat
tersebut tidak hanya dibaca dalam pengobatan, tetapi juga dipahami latar belakang dan
maknanya, sehingga praktik rugyah yang dilakukan memiliki landasan yang kuat baik
dari konteks ayat Al-Qur‘an maupun penerapannya di dalam masyarakat.

Kitab tafsir yang dijadikan objek kajian dalam penelitian ini adalah Tafsir al-
Munir karya Wahbah Az-Zuhaili. Tafsir ini dipilih karena menawarkan pendekatan yang
komprehensif dalam memahami Al-Qur’an, tidak hanya terbatas pada aspek fikih, tetapi
juga merangkul dimensi akidah, akhlak, manhaj, kesehatan, serta sosial-kemanusiaan.
Ditinjau dari aspek sumber penafsirannya, model tafsir ini merupakan perpaduan antara
tafsir bi al-ma tsur dan tafsir bi al-ra’yi.'* Dalam tafsir bi al-ma 'tsur, Al-Zuhaili lebih
menekankan pada ringkasnya penyajian dan keakuratan riwayat, sehingga hanya
menggunakan riwayat yang paling sahih dan terpercaya dari kitab-kitab tafsir klasik
seperti karya al-Thabari dan al-Qurthubi. Oleh karena itu, dalam penafsirannya hampir
tidak ditemukan perdebatan mengenai perbedaan atau kualitas sanad antar riwayat.
Sementara itu, dalam penerapan tafsir bi al-ra’yi, Al-Zuhaili tetap memberikan ruang
bagi penalaran dan ijtihad untuk menjelaskan makna ayat, meskipun porsinya tidak
dominan namun tetap signifikan dalam menguraikan kandungan ayat. Lebih jauh, corak
penafsirannya menampilkan keragaman perspektif mulai dari sastra bahasa, filsafat,
penafsiran ilmiah, fikih, tasawuf, hingga budaya.'? Pendekatan fikih yang cenderung
dominan dalam tafsir tersebut menjadikan Tafsir al-Munir memiliki relevansi dalam
memahami ayat-ayat ruqyah yang digunakan oleh JRA. Dalam buku panduan JRA,
rugyah termasuk ke dalam bab fikih, karena setiap orang yang di rugyah akan diminta

8 Abdullah Dardum and others, ‘Penerapan Ayat-Ayat Al-Quran Dalam Metode Ruqyah Syar’lyah
(Studi Living Quran Dalam Komunitas Raja (Ruqyah Aswaja) ..., 2018, pp. 1-68 <http://digilib.iain-
jember.ac.id/2502/1/12. Abdullah Dardum.pdf>.
9 Iriansyah and Ilhami, ‘Hadis-Hadis Ruqyah Dan Pengaruhnya Terhadap Kesehatan Mental’.
10 Fitrah dkk Sugiarto, Living Qur *an Dan Hadis, 2023.
11 Yazril and Syamsu Syauqani, ‘Analisa Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az-Zuhaili Yang
Memiliki Pendekatan Komprehensif Dalam Penafsiran Al-Qur’ an’, J-CEKI: Jurnal Cendikia Ilmiah, 4.2
(2025), pp. 1123-32.
12 Nurmaiya Rahmi and others, ‘Analisis Terhadap Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili
Nurmaiya’, Jurnal Hikmah, 19.2 (2022), pp. 250-69.

44



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

untuk kembali bertaubat, memperbaiki caranya beribadah maupun bersuci. Karena pada
hakikatnya rugyah sendiri seperti pembersihan diri, maka diperlukan kembali penataan
ulang dalam proses ibadahnya sebagai seorang Muslim. Hal ini dilihat sebagai bentuk
nyata bahwa rugyah bukan sekadar pengobatan semata, melainkan di dalamnya
menekankan aspek tauhid dan fikih.*?

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana ayat-ayat rugyah yang
digunakan oleh Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) dipahami dalam praktik kehidupan
sehari-hari dan melihat perbandingannya dengan makna ayat rugyah yang terdapat dalam
Tafsir Al-Munir sekaligus menemukan titik temu, maupun perbedaan orientasi keduanya.
Ayat-ayat yang menjadi fokus kajian ini meliputi Al-Falaq ayat 1-5, Taha ayat 69, Al
Isra ayat 82, Al-Qalam ayat 51, Al-Anbiya 69, An-Nahl ayat 69, dan Ali -Imran’ ayat
181.

Permasalahan dalam penelitian ini berfokus pada perbedaan pendekatan dalam
memahami ayat-ayat rugyah antara Tafsir Al-Munir dan JRA. Tafsir Al-Munir
menafsirkan ayat-ayat tersebut melalui analisis makna, konteks, dan hukum yang
terkandung di dalamnya, sedangkan JRA memahami ayat-ayat tersebut sebagai bacaan
doa rugyah yang diyakini memiliki kekuatan spiritual untuk penyembuhan, perlindungan,
dan pembatalan sihir. Perbedaan pendekatan dan pemaknaan ayat-ayat ruqgyah ini
memunculkan persoalan mengenai bagaimana satu ayat yang sama di dalam Al-Qur’an
dapat memunculkan pemahaman yang berbeda di antara Tafsir Al-Munir dan JRA,
sehingga muncul pertanyaan bagaimana JRA sendiri menjadikan ayat-ayat tersebut
sebagai media terapi rugyah dan praktik tersebut tetap sejalan dengan pemahaman
Wahbah Az-Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir.

Dengan demikian, penelitian ini berupaya melihat apakah benar-benar terdapat
perbandingan yang signifikan di antara ayat-ayat yang digunakan JRA sebagai ayat
rugyah dengan penafsiran dalam Tafsir Al-Munir. Guna mengetahui bagaimana
munculnya perbedaan yang terjadi dalam pemahaman ayat oleh kitab tafsir dengan
pemahaman yang dijadikan landasan oleh komunitas JRA terkait ayat rugyah, maka
diperlukan penelitian yang mendalam dan dilihat dari dua aspek, yakni dari sisi Kitab
tafsir dan dari sisi komunitas. Penelitian ini dilakukan guna memperoleh pemahaman
yang komprehensif tentang adakah perbedaan maupun hubungan antara penafsiran dan
penerapan ayat Al-Qur’an dalam kehidupan nyata.

Penelitian terkait rugyah sendiri memang sudah banyak dilakukan dalam berbagai
bentuk penelitian ilmiah, artikel maupun skripsi. Dalam beberapa penelitian terdahulu,
terdapat pembahasan mengenai rugyah dimulai dari praktik rugyah dalam pandangan
mufasir Sunni dengan menggunakan teori Emile Durkheim, penafsiran ayat rugyah
dengan pendekatan tasawuf, dan analisis ayat ruqyah sebagai metode penyembuhan.
Meski secara harfiah terlihat bahwa penelitian ini menyerupai penelitian terdahulu,
namun tentu saja terdapat perbedaan yang muncul dalam penelitian ini. Dimana,
penelitian ini tidak hanya memandang ruqgyah dari segi praktik keagamaan dan upaya
pengobatan saja, melainkan melihat bagaimana ayat-ayat rugyah yang digunakan
dijadikan bentuk penerapan ayat Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini

13 Shidiqi, Alama Alaudin. Panduan Ringkas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA): Sinergitas antara
Ruqyah, Bekam, Herbal, dan Gurah (Thibbun Nabawi). Ponpes Sunan Kalijaga, 2018.
45



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

ingin membuktikan bagaimana penafsiran ayat dalam sebuah kitab tafsir dapat
diorientasikan menjadi bentuk nyata dalam praktik keagamaan. Dengan membandingkan
antara pemahaman ayat rugyah yang digunakan oleh JRA dengan Tafsir Al-Munir,
diharapkan dapat ditemukan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an bukan hanya sekedar teks
semata, melainkan sebuah karunia Allah yang dapat dijadikan pegangan hidup manusia.

Metode

Metode penelitian pada hakikatnya adalah suatu cara yang bersifat ilmiah untuk
memperoleh data yang memiliki tujuan serta manfaat tertentu. !* Sementara itu
metodologi dapat di pahami sebagai serangkaian langkah atau aktivitas dalam
mengumpulkan informasi untuk memperoleh data yang kemudian dapat diolah dan
dianalisis secara menyeluruh.*® Tujuan utamanya adalah meraih, mengolah, menganalisis
data, dan mencapai kesimpulan secara sistematis dan obyektif. ¢ Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitik yang bertujuan
untuk menggambarkan fakta atau fenomena secara sistematis dan faktual, kemudian
menganalisisnya agar diperoleh pemahaman serta penjelasan yang lebih mendalam
mengenai objek yang diteliti.’

Penelitian ini menerapkan teori Living Qur’an versi Jakarta yang berfokus pada
kajian resepsi terhadap teks Al-Qur’an dalam praktik keagamaan masyarakat. Teori ini
digunakan untuk menganalisis bagaimana Jam iyyah Rugyah Aswaja (JRA) memahami
dan mengamalkan ayat-ayat ruqyah dalam praktik keagamannya. Objek penelitian ini
adalah komunitas Jam iyyah Rugyah Aswaja di Kota Bandar Lampung.

Adapun teknik pengumpulan data dengan menggunkan metode studi komparatif.
Metode studi komparatif adalah penelitian mengenai kesamaan dan perbedaan antara dua
kasus atau lebih dalam kasus yang menjadi fokus penelitian.'® Data penelitian diperoleh
melalui studi pustaka (library research) dengan berdasarkan pada sumber primer yakni
buku Panduan Praktisi Jam iyyah Rugyah Aswaja karya Allamah ‘Alauddin S, dan kitab
Tafsir Al-Munir karya Wahbah Az-Zuhaili. Kemudian observasi dan wawancara yang
dilakukan dengan praktisi rugyah JRA, seperti pimpinan cabang, perugyah senior, dan
anggota aktif di wilayah penelitian, guna memperoleh pemahaman langsung tentang
resepsi dan penerapan ayat-ayat rugyah dalam praktik rugyah. Sedangkan sumber
sekunder meliputi artikel ilmiah, jurnal, dan literatur yang relevan.

Penelitian ini menggunakan teori eksegesis, yakni bahwa Al-Qur’an tidak hanya
dibaca untuk ibadah ritual, tetapi juga dipahami, dihayati, dan dipraktikkan sesuai konteks
kehidupan umat. Teori eksegesis adalah bentuk penerimaan terhadap Al-Qur’an melalui
proses penafsiran makna, di mana tafsir berfungsi sebagai sarana utama untuk
menjelaskan dan menginterpretasikan teks Al-Qur’an. Secara etimologis, istilah

eksegesis berasal dari bahasa Yunani yang berarti “penjelasan”, “membawa keluar”, atau
“eksposisi”, yang mengacu pada upaya menyingkap dan menjelaskan kandungan sebuah

14 Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D, 2020.
15 H.S Sahir, Metodologi Penelitian, 2022.
16 Sahir, Metodologi Penelitian.
17 Jani Arni, ‘Teknik Analisa Spasial’, 2022.
18 Elnaz Iranifard, ‘Comparative Research: An Old Yet Unfamiliar Method’, Journal of Midwifery &
Reproductive Health, 2022.
46



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

teks.'® Konsep ini terlihat jelas dalam kegiatan Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) di
Bandar Lampung, yang memanfaatkan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai pedoman ruqyah
sekaligus sarana penyembuhan. Salah satu wujudnya adalah penyusunan buku panduan
rugqyah dan JRA Bandar Lampung yang rutin mengadakan pelatihan dan ijazahan bagi
calon praktisi baru. Hal ini membuktikan bahwa teori eksegesis ini secara tidak langsung
menggambarkan bagaimana JRA menginterpretasikan teks Al-Qur’an ke dalam praktik
keagamaan dan kehidupan mereka sehari-hari.

PEMBAHASAN
Konsep Ruqgyah Dalam Islam

Rugyah merupakan salah satu metode penyembuhan dalam Islam yang dilakukan
dengan membacakan ayat-ayat Al-Qur’an, zikir, dan doa untuk memohon perlindungan
serta kesembuhan dari berbagai gangguan, baik yang bersifat medis maupun non medis
yang diajarkan oleh Rasulullah SAW.% Secara bahasa, rugyah berakar dari bahasa Arab,
yaitu Raqd ar-raqr rugyatan wa ruqyan, (853 -4’ -3150 - 37) yang berarti bacaan doa
perlindungan (¢a ‘widh) yang disertai tiupan lembut (nafats), yang secara umum dipahami
sebagai doa atau bacaan yang digunakan untuk memohon perlindungan.?* Secara istilah,
ruqyah dapat dipahami sebagai bentuk doa dan perlindungan diri yang dilakukan dengan
cara membaca ayat-ayat Al-Qur’an, menyebut nama-nama serta sifat-sifat Allah, maupun
dengan doa yang bersumber dari syariat. Bacaan tersebut dapat menggunakan bahasa
Arab atau bahasa lain yang maknanya dipahami, disertai tiupan ringan, dengan tujuan
memohon kesembuhan dari penyakit, menghilangkan penderitaan, atau memenuhi
berbagai kebutuhan spiritual.?> Menurut lbn al-Atsir, rugyah adalah doa perlindungan
(‘udzah) yang digunakan untuk menjampi seseorang yang terkena penyakit seperti
demam, ayan, dan penyakit lainnya.?

Rugyah menurut Al-Qarafi, bahwa hanya bacaan yang membawa manfaat yang
tergolong rugyah, sedangkan yang menimbulkan mudarat termasuk dalam sihir. 24
Menurut Perdana Ahmad, terapi rugyah adalah cara penyembuhan yang dikembangkan
dari ilmu dan seni untuk mengatasi berbagai jenis penyakit, baik fisik maupun psikis.
Selain itu, rugyah juga digunakan sebagai perlindungan dari gangguan makhluk halus dan
serangan sihir, dengan dasar ajaran yang dicontohkan oleh Rasulullah SAW.?°

Sejarah dan Latar Belakang Berdirinya Komunitas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja
(JRA) Kota Bandar Lampung

19 Moh. Nurun Alan Nurin, ‘Tipologi Resepsi Al Qur’an: (Kajian Living Quran Di Kelurahan Dinoyo,
Kecamatan Lowokwaru, Kabupaten Malang’, Central Library of Maulana Malik Ibrahim State Islamic
University of Malang, 2020, p. Hal 1-81.
20 Alfiyah Laila Afiyatin, ‘Ruqyah Sebagai Pengobatan Berbasis Spiritual’, 16.2 (2019), pp. 216-26.
21 Ibnu Manzhur, t.t, hlm. 293
2z Alama Alaudin Shidigi. Panduan Ringkas Jam'iyyah Rugyah Aswaja (JRA) Sinergitas antara Rugyah,
Bekam, Herbal dan Gurah (Thibbun Nabawi). (Ponpes: Sunan Kalijaga 2018).1
23 ‘Lisan Al-‘Arab Karya Ibn Manziir - Jilid Ke-14.", 332.
24 Ahmad Zubaidi, ‘Application of Qordh, ljarah and Wakalah Bil Ujrah in Aqad Financing on Financial
Tehcnology’, Al-Risalah, 13.1 (2022), pp. 1-15, doi:10.34005/alrisalah.v13i1.1716.
25 Sela Mita, Muhammad Rizki Azkiya Badrudin, ‘Etika Sufistik Dalam Penanganan Ruqyah Syar’iyah
Sufistic Ethicsin Handling Ruqyah Syar’iyah’, CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal,
04.02 (2024), pp- 309-19 <https://doi.org/10.51192/cons.v4i2.987>.

47



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Jamiyyah Rugyah Aswaja (JRA) merupakan lembaga rugyah yang berlandaskan
manhaj Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah dan bernaung di bawah Nahdlatul Ulama (NU).
Secara nasional, JRA pertama kali berdiri di Pondok Pesantren Sunan Kalijaga, Diwek,
Jombang, pada 15 Januari 2013 oleh Allamah Alaudin Shidiqy (Gus Amak). Namun,
perkembangan yang menjadi fokus kajian ini adalah keberadaan dan pertumbuhan JRA
di Kota Bandar Lampung.

JRA di Kota Bandar Lampung mulai berkembang pada awal tahun 2018.
Komunitas ini diinisiasi oleh lima orang praktisi rugyah Aswaja, yaitu Ustadz Usmuddin,
Ustadz Ahyar, Ustadz Mohid al-Hafizh (lulusan Universitas Al-Azhar, Mesir), Ustadz
Nurkholis dan Ibu Kusuma. Kelima tokoh tersebut menjadi pelopor terbentuknya
pelatihan rugyah Aswaja pertama di Bandar Lampung. Pelatihan perdana ini diikuti oleh
praktisi dari 15 kecamatan di wilayah Lampung, termasuk Kota Bandar Lampung. Jumlah
praktisi awal hanya lima orang yang kemudian menjadi cikal bakal terbentuknya struktur
organisasi JRA di tingkat kota.

Pada tanggal 1 Januari 2018, dibentuklah Yayasan Jam iyyah Rugyah Aswaja
(JRA) Kota Bandar Lampung sebagai wadah resmi bagi kegiatan dakwah, pelatihan, dan
praktik rugyah syar’iyyah. Dalam struktur awal organisasi ini, Ustadz Nurkholis diangkat
sebagai Ketua JRA Kota Bandar Lampung, yang kemudian berperan sentral dalam
memperluas pengaruh dan kegiatan JRA di berbagai kecamatan. Melalui kepemimpinan
beliau, JRA Bandar Lampung tumbuh menjadi lembaga rugyah yang aktif dalam
pelayanan pengobatan Islami, penguatan akidah masyarakat, serta pelestarian ajaran
Ahlussunnah wal Jama’ah secara terorganisir dan berkelanjut. Pendirian yayasan ini
bertujuan memperluas akses masyarakat terhadap layanan pengobatan Islami serta
memperkuat peran JRA dalam penyelenggaraan kegiatan secara terstruktur sesuai dengan
manhaj Ahlussunnah wal Jama ah.

Kegiatan pelatihan lanjutan dilaksanakan dengan jumlah peserta yang terus
meningkat hingga mencapai sekitar 100 orang yang tersebar di 20 kecamatan di Kota
Bandar Lampung. Setiap kecamatan memiliki perwakilan praktisi rugyah, dengan jumlah
terbanyak berada di Kecamatan Kemiling yang mencapai sekitar 35 praktisi aktif. Secara
kelembagaan, JRA di Bandar Lampung memiliki 104 Pengurus Cabang (PC) dan 70
Pengurus Anak Cabang (PAC) yang tersebar di berbagai wilayah kota. Di antara cabang-
cabang yang aktif yaitu di Kecamatan Sukarame, Langkapura, Bumi Waras, dan
Kemiling, di mana masing-masing telah menjalankan kegiatan pelayanan pengobatan
rugyah secara rutin. Beberapa cabang juga memiliki Rugyah Center sebagai pusat
kegiatan terapi dan konsultasi keagamaan. Adapun tugas kepengurusan lokal meliputi
koordinasi terapi, pembinaan anggota, serta pelaksanaan kegiatan dakwah agar organisasi
berjalan dengan tertib dan berkesinambungan.2®

Adapun latar belakang berdirinya JRA di Kota Bandar Lampung tidak terlepas
dari dinamika sosial-keagamaan masyarakat. Munculnya pandangan sebagian kelompok
yang menilai praktik ruqyah ala Ahlussunnah wal Jama’ah, serta tradisi seperti tahlil dan
doa bersama sebagai amalan bid‘ah, menjadi faktor pendorong berdirinya komunitas ini.
Melalui kegiatan rugyah yang berlandaskan Al-Qur’an dan doa-doa ma tsurah, JRA
Bandar Lampung berupaya meluruskan pemahaman tersebut dan menegaskan bahwa

26 Nurkholis, wawancara 2024.
48



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

pengobatan spiritual Islami memiliki dasar yang kuat dalam ajaran Islam. Dengan
demikian, JRA hadir sebagai wadah dakwah dan pengobatan alternatif yang meneguhkan
nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah di tengah masyarakat Bandar Lampung.?’

JRA memiliki buku saku Panduan Jam iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) yang terdiri
dari 69 halaman memuat berbagai metode rugyah, antara lain penggunaan air, sentuhan,
pijatan, tiupan, serta bacaan tertentu untuk menangani penyakit medis seperti gatal,
demam, dan stroke, maupun penyakit non-medis seperti pengusiran jinn dan penetralan
tempat angker. Buku ini juga dilengkapi metode diagnosis melalui telapak tangan yang
berfungsi sebagai langkah awal sebelum terapi rugyah, yang kemudian dilanjutkan
dengan dhikr dan awrad sesuai dengan kondisi pasien.?® Kemudian di dalamnya ada ayat
rugyah standar, ayat syifa untuk gangguan medis, gangguan non medis seperti ayat
pembakar, ayat penyiksa dan ayat pembatal sihir. Selain itu, buku ini memuat ayat-ayat
rugyah standar, ayat-ayat syifa’ untuk gangguan medis, serta ayat-ayat untuk gangguan
non-medis seperti ayat pembakar, ayat penyiksa, dan ayat pembatal sihir.?®

Secara terminologis, kata jam 'iyyah dimaknai sebagai wadah atau organisasi yang
bertujuan memenuhi kebutuhan bersama berdasarkan nilai-nilai Islam. Sedangkan rugyah
dipahami sebagai metode pengobatan spiritual melalui bacaan doa-doa syar’i, ayat-ayat
al-Qur’an, dan ajaran Rasulullah SAW.% Prinsip Rugyah Aswaja di Kota Bandar
Lampung adalah bahwa kesembuhan merupakan hak prerogatif Allah Swt sehingga
pasien tidak boleh bergantung pada perugyah maupun bacaan rugyah. Al-Qur’an
dipahami sebagai pengobatan utama, bukan sekadar alternatif. Metode yang bersifat
kekerasan fisik, seperti menjambak, memukul, atau menendang pasien, tidak
diperkenankan. Meskipun secara umum Rugyah Aswaja dan Rugyah Syar ‘iyyah sama-
sama menggunakan ayat al-Qur’an, Rugyah Aswaja memiliki kekhasan tersendiri, yakni
dengan didahului pembacaan rahlil dan tawassul sebelum terapi dimulai. dengan
demikian, JRA memposisikan dirinya bukan hanya sebagai pelaksana terapi ruqgyah,
tetapi juga sebagai motor dakwah Islam berlandaskan manhaj Ahl al-Sunnah wa al-
Jama ‘ah, yang mempertegas aspek akidah, ibadah, dan akhlak. Semangat dakwah al-
Qur’an yang rahmatan lil-‘alamin, JRA menghadirkan pendekatan rugyah syar’iyyah
yang tidak hanya berorientasi pada penyembuhan fisik, tetapi juga pada penguatan
spiritual. Keberadaannya menjadi bukti bahwa praktik pengobatan Islami dapat
terintegrasi dengan gerakan dakwah, sekaligus memperluas makna rugyah sebagai media
pengobatan dan sarana penyebaran ajaran Islam yang inklusif, kontekstual, dan berakar
kuat pada tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah.

Tahap Pelaksanaan Ruqyah di Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA)

Berdasarkan hasil wawancara dengan ketua, pengurus dan praktisi JRA di Kota
Bandar Lampung, tata cara merugyah dilakukan secara bertahap sebagai berikut:

27 Kusuma, wawancara 2024
28Rofik Maftuh, ‘Kontestasi Identitas Dalam Pengobatan Ala Nabi; Kajian Fenomenologi Atas
Munculnya Jam'iyah Ruqyah Aswaja’, Jurnal Kajian Islam Interdisipliner, 4.1 (2021), p. 59,
doi:10.14421/jkii.v4i1.1078.
29 Alama Alaudin Shidiqi. Panduan Ringkas Jam'iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) Sinergitas antara
Ruqyah, Bekam, Herbal dan Gurah (Thibbun Nabawi). (Ponpes: Sunan Kalijaga 2018).81
30 Arni Arni, ‘Implementasi Ruqyah Syar’iyah Sebagai Alternatif Psikoterapi Dalam Kajian Psikologi
Islam’, Jurnal Studia Insania, 9.1 (2021), p. 1, doi:10.18592/jsi.v9i1.3923.

49



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

a. Niat Rugyah

“Sebelum membaca ruqyah, kami selalu niatkan dengan tulus agar bacaan ini
membawa keberkahan. Niatnya tidak hanya untuk diri sendiri, tapi juga untuk
keluarga, guru, dan seluruh umat yang saleh. Ini penting supaya hati kita benar-
benar ikhlas.!

38 3l i (5 5185 & ANl L1 5 AT (5 55 L 1 50 ol A 35 20850 52158 A5 Al
0 5 el 8 8 85 aglla | 6 Uz 5 s Ly (5 ) 5 olalad 20l i 53 LS
daalls alall G5 &l & il G55 25505 el #3as Z ol 53l z 54l Lﬁ))
oAl gl e Som iy U sl e Ve a0 T 56k 0 (5, 15015 ) o Wil
AANa £ (005 A5 536 e 5 A5 Aad 5l 5 Al Azl W55 a1 (5 0t Lo Wgle o
FECH]

b. Hadiah Fatihah

“Setelah niat, kami langsung membaca Fatihah, urutannya dimulai dari Rasulullah
SAW, para syaikh, hingga Mujiz kami. Tujuannya agar doa kami tersambung
dengan guru-guru dan ulama saleh dalam sanad JRA. Rasanya lebih khusyuk, dan
keberkahannya terasa ketika dibaca dengan hati yang ikhlas. Fatihah ini bukan
sekadar bacaan, tapi jembatan spiritual. Kami percaya, dengan membacanya
berturut-turut sesuai sanad, doa kami tersambung dengan guru-guru terdahulu dan
mendapatkan keberkahan.”

c. Sholawat Thibbil Qulub

“Sholawat Thibbil Qulub dibacakan untuk memohon keselamatan dan
kesembuhan hati, badan, penglihatan, dan jiwa. Selain itu, sholawat ini juga
memohon keberkahan bagi Nabi Muhammad SAW, keluarganya, dan para
sahabat. Membacanya dengan khusyuk agar hati terasa lebih tenang dan fokus.

elu}w)‘d\énjl.@_ﬂm:j

d. Bacaan rugyah standar sesuai panduan,dan membaca ayat perbentengan diri.

“Tahap terakhir, kami membaca ayat-ayat ruqyah standar. Ini berfungsi sebagai
perbentengan diri dari gangguan makhluk halus, pandangan buruk, kemarahan,
dan fitnah. Setiap anggota JRA wajib membacanya agar selalu merasa aman dan
kuat secara spiritual.”®?

B L 53 e B Bl il
A5 Y e J8 Gag el 5 Uais (8 e 25N A A § g2
O3 e &3 ¢l ol 3ah (e conlie 335 eadlie 5 duliad o A Al 3

SAAT 5500 L 5 Ga a3 5 85 3521

31 Nurkholis, wawancara 2024.
32 Nurkholis, wawancara 2024.
50



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Aku berlindung dengan kalimat-kalimat Allah yang sempurna dari kejahatan
makhluk yang Dia ciptakan.3?

Aku berlindung dengan kalimat-kalimat Allah yang sempurna dari setiap setan
dan binatang berbahaya, serta dari setiap pandangan mata jahat.

Aku berlindung dengan kalimat-kalimat Allah yang sempurna dari murka-Nya,
hukuman-Nya, kejahatan hamba-hamba-Nya, bisikan-bisikan setan, dan dari
kehadiran mereka di sisiku.

Aku berlindung dengan kemuliaan dan kekuasaan Allah dari kejahatan yang aku
rasakan dan yang aku khawatirkan.

Profil Singkat Wahbah Az-Zuhaili dan Tafsir Al-Munir

Wahbah Az-Zuhaili, yang memiliki nama lengkap Wahbah bin Mustafa bin
Wahbah al-Zuhaili dan dikenal dengan kunyah Abu ‘Ubadah, lahir pada 6 Maret 1932 di
Desa Dir ‘Atiyyah, Kecamatan Faiha, Provinsi Damaskus, Suriah. Ia berasal dari keluarga
yang dikenal saleh dan taat beragama. Ayahnya merupakan seorang petani yang juga
hafal Al-Qur’an, serta memiliki cita-cita agar anak-anaknya tumbuh menjadi generasi
yang berilmu, berakhlak, dan berkontribusi bagi umat Islam. Dalam lingkungan keluarga
yang religius tersebut, Wahbah kecil tumbuh dengan semangat keagamaan yang kuat
hingga berhasil menghafal Al-Qur’an pada usia muda.

Pendidikan dasar hingga menengah ia tempuh di kampung halamannya, kemudian
melanjutkan studi ke Universitas Al-Azhar, Mesir, di mana ia meraih gelar sarjana pada
tahun 1956 dengan predikat sangat memuaskan. Selain itu, Wahbah az-Zuhaili juga
memperdalam ilmu hukum di Universitas ‘Ain al-Syam, Mesir, dan berhasil
menyelesaikan studinya pada tahun 1957. Kombinasi antara pendidikan keagamaan di
Al-Azhar dan pendidikan hukum di Universitas ‘Ain al-Syam membentuk keilmuan
Wahbah yang komprehensif, sehingga kelak menjadikannya sebagai salah satu ulama
besar dan mufasir kontemporer terkemuka yang mampu menggabungkan pendekatan
tafsir, figh, dan hukum Islam.3*

Tafsir al-Munir merupakan karya monumental Wahbah az-Zuhaili berbentuk
ensiklopedia tafsir Al-Qur’an yang terdiri atas 30 juz dalam 16 jilid, dengan sekitar 9.000
halaman. Nama al-Tafsir al-Munir yang berarti “tafsir yang cemerlang” mencerminkan
semangat pencerahan dan kedalaman makna yang diusung oleh penulisnya. Motivasi
utama Wahbah az-Zuhaili dalam penulisan tafsir ini dilandasi oleh kecintaannya terhadap
Al-Qur’an. Dalam muqaddimahnya, beliau menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan
sumber inspirasi utama bagi seluruh aspek kehidupan, spiritual, sosial, budaya, dan ilmu
pengetahuan serta relevan dengan dinamika modern.3®

33 H.R Muslim (4/2080 no. 2708- 2709), An Nasai dalamAs Sunan Al Kubra (6/151 no. 10421,
10424, 10425, 10428), dan At Tirmidzi dalamJaminya (5/496 no. 3437), dan lain-lain.
34 Nana Najatul Huda, ‘Review of Tafsir Al-Munir Fi Al-Syari’ah Wa Al-’Aqidah Wa Al-Manhaj Creation
Wahbah Azzuhaili’, Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qurdan Dan Tafsir, 2.2 (2023), pp. 144-50
<https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/mashadiruna/article /view/25237>.
35 Wahbah az-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, (Beirut: Dar al-
Fikr, 2013).

51



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Secara metodologis, Tafsir al-Munir menggabungkan pendekatan bi al-ma 'tsir
(berdasarkan riwayat) dan bi al-ra’y (rasional-ijtihadi), dengan metode tahlili (analitis)
yang disertai unsur semi-tematik.3® Setiap ayat dijelaskan secara runtut dan lengkap,
disertai penjelasan tentang asbab al-nuzil (Sebab-sebab turunnya ayat), perbedaan gira’at
(variasi bacaan Al-Qur’an), analisis i ‘rab (tata bahasa Arab), serta aspek sastra Arab atau
balaghah (retorika dan keindahan bahasa).3” Coraknya yang kuat dalam bidang figh
menjadikan tafsir ini menonjol dalam menjelaskan ayat-ayat hukum secara komprehensif
dan moderat. Melalui karyanya al-Tafsir al-Munir fi al- ‘Agidah wa al-Syari‘ah wa al-
Manhaj, Wahbah menegaskan bahwa tujuan utamanya adalah menghadirkan pemahaman
Al-Qur’an yang menyeluruh sebagai pedoman akidah, syariah, dan manhaj hidup umat
Islam.

Persepsi Ayat-ayat Ruqyah Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA)

Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa praktisi ruqyah di Jam iyyah
Rugyah Aswaja (JRA), diperoleh pemahaman bahwa ayat-ayat rugyah dipersepsikan
memiliki fungsi yang berbeda-beda sesuai dengan kebutuhan pasien. Ayat-ayat tersebut
meliputi ayat ruqyah standar, ayat pembatal sihir, ayat ‘ain, ayat syifa, dan ayat pembakar.

1. Ruqgyah Standar (Q.S Al-Falaq)
“Al-Falag sering digunakan untuk memohon perllndungan dari kejahatan
makhluk, termasuk sihir dan gangguan mental. Surat &\ & 321 38 memiliki
makna permohonan perlindungan kepada Tuhan yang menguasai waktu subuh
Firman G W 53 (e berarti dari kejahatan makhluk ciptaan-Nya, sedangkan (3
G5 1)) Gule 53 (bermakna dari kejahatan malam ketika telah gelap gulita. Namun
yang dimaksud dengan ‘gelap gulita’ di sini tidak hanya malam secara fisik,
melainkan juga menggambarkan kondisi batin manusia yang gelap seperti plklran
yang ruwet, penyakit psikis, atau gangguan mental. Adapun A &8 S 5 Gag
menunjukkan permohonan perlindungan dari tukang sihir yang meniup pada
buhul-buhul (simpul-simpul), sedangkan & 13 ala 3% (wsbermakna agar
terhindar dari kejahatan orang yang dengki.” Maksud dari ayat-ayat tersebut
bukan hanya untuk melindungi diri dari sihir secara fisik, tetapi juga dari
gangguan psikis yang berasal dari diri sendiri, seperti was-was, prasangka buruk,
dan tekanan pikiran. Kadang gangguan yang dirasakan seseorang bukan karena
sihir langsung, melainkan akibat dari ucapan orang lain atau lemahnya mental
yang membuat hati menjadi sempit dan pikirannya menjadi kacau.3?
2. Pembatal Sihir (Q.S Thaha ayat 80-81)

“Ayat ini menjadi salah satu bacaan penting dalam menangani pasien yang terkena
sihir. Narasumber menjelaskan sebagai berikut: Lemparkan apa yang hendak
kamu lemparkan di tangan kananmu (i & & G3il) niscaya akan menelan (<
| siia ) apa-apa yang mereka perbuat. Sesungguhnya apa yang mereka perbuat
(e 38 ) 2iia W) adalah tipu daya tukang sihir, dan (5 ¢ Halldl A& Ys)
tidak akan menang tukang sihir itu dari mana pun ia datang. Ayat ini jelas
menggambarkan bahwa yang hak pasti akan menang atas yang batil. Itu adalah

36 [slamiyah Islamiyah, ‘Metode Dan Corak Kitab Tafsir Al-Tafsir Al-Munir’, Al-Thiqah : Jurnal llmu
Keislaman, 5.2 (2022), p. 25, doi:10.56594/althiqah.v5i2.77.
37 Hermansyabh, ‘Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah Zhuhaily’, Jurnal El-
Hikmah, Vol. VIII (2020), p. Hlm. 25.
38 Fauzi, anggota JRA Kota Bandar Lampung, wawancara (07 Juli 2025)

52



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

hak Allah yang berfirman kepada Nabi Musa ketika berhadapan dengan para
tukang sihir. Sama halnya dengan kami ketika melakukan ruqyah, kami
berdakwah kepada orang yang terkena sihir bahwa tukang sihir tidak mungkin
akan menang, karena yang benar pasti menang sebagaimana janji Allah.” Di JRA,
kami sampaikan kepada pasien bahwa rugyah ini adalah bagian dari dakwah. Jadi
ketika kami meruqyah orang yang terkena sihir, jika di dalam tubuhnya terdapat
jin yang belum beriman, maka kami ajak untuk beriman kepada Allah. Kami
islamkan jin tersebut agar tidak lagi menyakiti manusia. Karena dakwah itu tidak
hanya kepada manusia, tapi juga kepada makhluk gaib yang berbuat zalim. Maka
ayat ini kami bacakan sebagai bentuk keyakinan bahwa tidak ada sihir yang bisa
mengalahkan kekuasaan Allah. Maka ayat ini di baca untuk membatalkan sebuah
sihir, 39
3. Ayat A’in (Q.S Al-Qolam 51)

“Ayat ini dijelaskan bahwa Surah Al-Qalam ayat 51 digunakan dalam praktik
rugqyah untuk menangani pasien yang diduga mengalami gangguan ‘ain atau
penyakit akibat pandangan mata. Pada zaman dahulu, di tanah Arab ada kebiasaan
orang yang bisa membinasakan binatang atau manusia hanya dengan pandangan
tajam. Hal ini juga pernah ingin dilakukan kepada Nabi Muhammad SAW, tetapi
Allah melindunginya sebagaimana janji-Nya dalam Surah Al-Maidah ayat 67.
Orang yang terkena ‘ain biasanya karena pujian, ucapan, atau pandangan yang
berlebihan tanpa disertai rasa kebesaran kepada Allah. Salah satunya pada masa
Nabi SAW juga sudah ada yang seperti itu. Maka orang-orang yang terkena ‘ain
atau yang terindikasi gangguan ‘ain bisa dibacakan ayat ini agar ingat bahwa
pandangan yang terlalu berlebihan dapat membinasakan sesuatu yang baik.
Misalnya, ketika seseorang hafal Al-Qur’an, tetapi orang tuanya memandangnya
dengan berlebihan, itu bisa menyebabkan hilangnya hafalan anak tersebut. Begitu
juga dengan orang tua yang memiliki anak saleh, cantik, atau tampan, jika
memandangnya dengan tatapan kosong tanpa mengingat kebesaran Allah, itu bisa
menjadi penyebab datangnya ‘ain. Di masyarakat Arab dahulu, fenomena seperti
ini sudah ada. Maka di JRA, salah satu ayat yang dibacakan untuk orang yang
terkena ‘ain adalah ayat dalam Surah Al-Qalam. Bahkan kadang bisa juga
digunakan pada anak-anak yang demam atau panas, karena gangguan ‘ain sering
kali muncul dalam bentuk gejala seperti itu.”*°

4. Ayat Syifa (Q.S Al-lIsra ayat 82)
“Ayat ini dijelaskan bahwa Surah Al-Isra’ ayat 82 menjadi dasar utama bagi
praktik rugyah dan pengobatan berbasis Al-Qur’an di lingkungan JRA. Dan Allah
menurunkan Al-Qur’an sebagai sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi
orang-orang mukmin. Nah, kenapa ayat ini dijadikan sebagai ayat syifa? Karena
jelas, di situ disebutkan Al-Qur’an itu menjadi penyembuh dan penawar baik
untuk hati yang sakit maupun pikiran yang sakit. Allah berfirman: “Dan Kami
turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi orang-
orang yang beriman, dan Al-Qur’an itu tidaklah menambah kepada orang-orang
yang zalim selain kerugian.” (Q.S. Al-Isra’ [17]: 82) di JRA, ayat ini digunakan
sebagai ayat syifa dan juga termasuk dalam ruqyah standar. Karena di situ sudah

39 Fauzi, wawancara 2025.
40 Kusuma Asri, Wakil Ketua Praktisi JRA, wawancara (14 Agustus 2025)
53



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

jelas bahwa Al-Qur’an menjadi obat. Tapi khusus untuk orang-orang yang
beriman, sebagaimana disebut lil-mu’minin. Kalau orang dzalim atau tidak
percaya, maka justru rugi, sebagaimana dalam ayatnya: | jbua ¥) Cpalldall 2y 2 2 Y5 Jadi
kalau orang beriman, dia akan senang berobat dengan Al-Qur’an, baik sakitnya
medis maupun nonmedis. Ketika dibacakan ayat Al-Qur’an, hatinya akan tenang,
karena Al-Qur’an menjadi penawar. Misalnya, walau yang sakit fisiknya seperti
kaki terkilir, tapi kalau hatinya tenang dan beriman kepada Allah, maka itu juga
bagian dari penyembuhan. Kalau hati terang dan dirahmati Allah, Allah akan
memudahkan jalan kesembuhannya, mungkin dengan cara dipertemukan dengan
obat yang tepat atau dimudahkan dalam ikhtiar berobat.”*!
5. Q.S An-Nahl ayat 69
“Ayat ini dijelaskan bahwa pengobatan dalam JRA memiliki tiga unsur utama,
yaitu ilmiah, ilahiah, dan alamiah. IImiah itu sudah jelas menggunakan ilmu
agama dan thibbun nabawi (pengobatan ala Nabi), ilahiah jelas karena niatnya
lillahi ta‘ala, dan alamiah itu disinergikan dengan keduanya. Maka di JRA ada
ramuan atau obat-obat herbal yang dibuat oleh tim JRA atau Nabawi, karena hal
ini diambil dari ayat dalam Surah An-Nahl ayat 69: “Kemudian makanlah dari
tiap-tiap macam buah-buahan dan tempuhlah jalan Tuhanmu yang telah
dimudahkan (bagimu). Dari perut lebah itu keluar cairan yang bermacam-macam
warnanya, di dalamnya terdapat obat yang menyembuhkan bagi manusia.” (Q.S.
An-Nahl [16]: 69). Maksudnya, apa yang difirmankan oleh Allah pasti baik.
Buah-buahan yang disebut dalam Al-Qur’an memiliki manfaatnya masing-
masing. Allah juga menyebut bahwa dari perut lebah keluar cairan berwarna yang
menjadi obat bagi manusia. Nah, dari situlah dasar JRA dalam menggunakan
madu dan bahan alami lainnya untuk pengobatan. Jadi, ketika seseorang sakit dan
ia yakin bahwa madu adalah obat karena Allah yang memerintahkannya, maka
insyaallah akan datang kesembuhan. Karena sesungguhnya di dalam madu itu
terdapat tanda-tanda kebesaran Allah bagi orang-orang yang berpikir. Maka kita
disuruh meminumnya dengan niat dan keyakinan bahwa Allah-lah penyembuh
sejati.*?
6. Al-Anbiya ayat 69

Dengan kisah Nabi yang di permtahkan di bakar oleh kaum nya pada zaman itu
dan kemudian Allah berfirman ks 5 e Gl 135 3% 5@ Ul “wahai api jadi api
di perintahkan oleh allah menjadi dingin dan keselamatan ibrahim.” Api
merupakan salah satu bala tentara Allah, api cenderung panas sama halnya seperti
ketika sakit demam. Meski konteksnya berbeda, namun diyakini bahwa api yang
begitu saja bisa dingin ketika diperintahkan oleh Allah, apalagi hanya panas yang
ada di dalam tubuh manusia. Panas tersebut ada sebabnya di dalam tubuh manusia,
bisa jadi metabolisme tubuh yang kurang atau lainnya, sedangkan manusia adalah
makhluk, ketika makhluk kita bacakan Qur’an, pasti makhluk tersebut akan
berfikir karena hanya Allah lah yang berkuasa, maka ketika ada orang yang
demam, terapi dilakukan sembari menyentuh bagian tubuh yang panas. Panas
merupakan makhluk, ktika makhluk dibacakan ayat Al-Qur’an, pasti akan tunduk

41 Kusuma, wawancara 2025
42 Nurkholis, Ketua Jam’iyyah Ruqyah Aswaja, wawancara kedua (15 Agustus 2025).
54



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

dan menurut, dan dengan syariat ilahi maka akan menjadi orang yang beriman
karena berobat dengan Al-Qur’an.*®
7. Ayat Pembakar (Q.S Al-Imran ayat 181)

“Ayat ini menjelaskan mengenai penggunaan Surah Ali Imran ayat 181 sebagai
ayat pembakar dalam penanganan kasus sihir. Ayat pembakar tersebut digunakan
untuk kasus sihir. Karena di kasus sihir itu ada saja jin dan khodam-khodam yang
bandel, maka di situ ayat pembakar berfungsi. Yang jelas, ketika dibacakan ayat
tersebut ada metode ancaman atau tahdid. Karena di JRA itu kan ada dakwah,
maka kita dakwahkan dengan metode fahdid atau pun ancaman kepada bangsa jin
ataupun khodam yang bandel. Nah, kalau dirasa tidak cukup atau malah melawan,
maka di sini kita bacakan ayat pembakar, yaitu Surah Ali ‘Imran ayat 181. Di
akhir ayat tersebut terdapat lafaz: (sl G 1553 yang artinya ‘Rasakanlah
olehmu azab yang membakar.” Walaupun jin dan setan tercipta dari api, tetapi
dengan ancaman dibakar oleh api Allah, mereka tetap merasa takut. Maka di sini
pentingnya ayat ancaman atau ayat pembakar ini. Dalam praktiknya, ayat tersebut
diulang dziigii ‘adzabal-harig sampai jin atau khodam yang ada di dalam tubuh
seseorang yang terindikasi terkena sihir merasa kepanasan, karena ancamannya
jelas. Allah berfirman: ‘Sungguh, Allah telah mendengar perkataan orang-orang
yang mengatakan: ‘“‘Sesungguhnya Allah miskin dan kami kaya.” Kami akan
mencatat perkataan mereka itu dan perbuatan mereka membunuh para nabi
tanpa alasan yang benar, dan Kami akan mengatakan (kepada mereka):
“Rasakanlah azab yang membakar.”’ (Q.S. Ali ‘Imran [3]: 181)” %

Penafsiran Ayat-Ayat Ruqyah Dalam Tafsir Al Munir
1) Penafsiran Q.S Al- Falaqg 1-5

e €8) 2 3 BED 55 5 () S5 1Y) e 33 a3 (Y BIA e S5 e ) Gl 9}3}313’5

Sebab turunnya surah al-Mu'awwidzatain (al-Falag dan an-Naas) berkaitan
dengan peristiwa sihir yang menimpa Rasulullah saw. Seorang Yahudi bernama Lubaid
bin A'sham melakukan sihir terhadap Nabi dengan menggunakan media berupa pelepah
kurma. Di dalamnya diletakkan rambut Nabi yang rontok saat menyisir, potongan gigi
sisir, serta benang yang diikat sebanyak sebelas simpul dan ditusuk dengan jarum. Karena
peristiwa ini Allah menurunkan dua surah pelindung, yakni al-Falag dan an-Naas. Setiap
kali Nabi membaca satu ayat dari kedua surah tersebut, satu ikatan sihir pun terlepas,
hingga beliau merasakan kelegaan yang bertahap. Setelah semua simpul terlepas, beliau
pun sembuh seperti semula, seolah sebelumnya beliau terbelenggu oleh ikatan-ikatan
tersebut. Pada saat itu, malaikat Jibril juga datang dan melakukan rugyah kepada
Rasulullah saw. sambil mengucapkan, “Dengan nama Allah, aku merugyahmu dari segala
sesuatu yang mengganggumu, dari kejahatan orang yang dengki dan dari pengaruh ‘ain.
Semoga Allah menyembuhkanmu.”

"Katakanlah, “Aku berlindung kepada Tuhan yang menguasai subuh (fajar,dari
kejahatan makhluk yang Dia ciptakan.” (al-Falaq 1-2)

43 Fauzi, wawancara 2025.
44 Nurkholis, wawancara 2025.

55



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Wahai Nabi, katakanlah: Aku berlindung kepada Tuhan waktu fajar, yaitu Zat
yang mampu menghilangkan kegelapan malam dan juga dapat menghilangkan segala
bentuk kejahatan dari makhluk-Nya. Dalam ayat ini terdapat isyarat bahwa Allah yang
mampu menyinari bumi dari gelapnya malam, juga berkuasa menghilangkan kejahatan
yang menimpa hamba-Nya.

“dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita, "(al-Falaq 3)

Aku memohon perlindungan kepada Allah dari bahaya malam saat telah gelap,
karena malam sering membawa ketakutan dan kekhawatiran akibat munculnya binatang
buas, serangga, serta orang-orang jahat dan berbuat maksiat.

“dan dari kejahatan perempuan-perempuan penyihir yang meniup pada buhul
buhul (talinya). “(al-Falaq 4)

Aku memohon perlindungan dari kejahatan para penyihir yang meniupkan sihir
pada ikatan-ikatan benang. Istilah an-nafats berarti tiupan yang disertai ludah kecil,
meskipun ada juga yang memaknainya sebagai tiupan saja. Menurut Abu Ubaidah, para
penyihir itu adalah anak-anak perempuan Labid bin al-A'sham, seorang Yahudi yang
pernah menyihir Nabi Muhammad saw.

“dan dari kejahatan orang yang dengki apabila dia dengki. ”(al-Falaq 5)

Aku memohon perlindungan kepada Allah dari kejahatan orang yang dengki saat
ila melampiaskan kedengkiannya. Orang yang hasad adalah mereka yang ingin agar
nikmat yang diberikan Allah kepada orang lain itu hilang.

Wahbah Az-Zuhaili menyatakan dalam surah ini Allah secara khusus
memerintahkan untuk berlindung dari tiga jenis kejahatan utama dari 1) Kejahatan malam
saat telah gelap, karena banyak bahaya terjadi seperti keluarnya hewan buas, pencurian,
dan sulitnya pertolongan, 2) Kejahatan para penyihir, terutama perempuan yang
meniupkan sihir pada simpul-simpul benang dan 3) Kejahatan orang yang hasad, yaitu
orang yang menginginkan hilangnya nikmat dari orang lain.*®

2) Penafsiran Q.S Thaha 69-70
D o G5 ekl A1 Y5 Sal NS ) ica W T shica L il dlig o8 L 3l

“Lemparkan apa yang ada di tangan kananmu, niscaya ia akan menelan apa yang
mereka buat. Sesungguhnya apa yang mereka buat itu hanyalah tipu daya penyihir
(belaka). Tidak akan menang penyihir itu, dari mana pun ia datang.”

Dalam ayat tersebut, tongkat Nabi Musa tidak dijelaskan secara rinci untuk
menunjukkan keistimewaannya yang tidak seperti tongkat pada umumnya, sebagai
isyarat bahwa itu merupakan mukjizat. Mukjizat itu pun tampak jelas, membuktikan
kebenaran dan menghancurkan sihir. Orang-orang tercengang menyaksikannya, dan para
penyihir pun menyadari bahwa kemampuan tersebut bukanlah sihir, melainkan kekuasaan

45 Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemahan Tafsir Al Munir’, 15,2013, pp. 31-33.
56



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Allah yang berada di luar kemampuan manusia. Kesadaran ini membawa mereka kepada
keimanan, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT.

@ a5 B3 S Gl 1318 15 5 e Ll

Ketika Nabi Musa melemparkan tongkatnya, tongkat itu berubah menjadi ular
yang menelan tali-tali dan tongkat milik para penyihir. Mereka pun menyadari bahwa apa
yang dilakukan Musa bukanlah sihir atau tipu daya, melainkan mukjizat dari Allah Yang
Maha Berkuasa atas segala sesuatu. Maka mereka beriman kepada Allah dan risalah yang
dibawa Musa, serta menyatakan keimanan mereka kepada Tuhan semesta alam, Tuhan
Harun dan Musa. Mereka lebih mengutamakan akhirat daripada dunia, dan memilih
kebenaran daripada kebatilan. Menurut riwayat dari Ibnu Abbas dan Ubaid bin Umair,
para penyihir itu di pagi hari masih dalam keadaan musyrik sebagai tukang sihir, namun
di sore harinya mereka menjadi orang-orang saleh yang mati syahid. Ikrimah juga
meriwayatkan dari Ibnu Abbas bahwa jumlah penyihir itu sekitar tujuh puluh orang. Al-
Auza’i menambahkan bahwa saat mereka bersujud, surga diperlihatkan kepada mereka,
sehingga mereka melihatnya secara langsung.*®

3) Penafsiran Q.S Al-Qalam 51
G5i3al 40 (3155 8N 1 gat U 2 JLaly SIS 135 (il 35 )5

“Sesungguhnya orang-orang yang kufur itu hampir-hampir menggelincirkanmu
dengan pandangan matanya ketika mereka mendengar Al-Qur’an dan berkata,
“Sesungguhnya dia (Nabi Muhammad) benar-benar orang gila.”(al-Qalam:51)

Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa permusuhan orang-orang kafir terhadap
Nabi Muhammad saw, semakin memuncak ketika mereka mendengar beliau membaca
Al-Qur’an, mereka memandang dengan tatapan tajam yang dipenuhi kebencian,
kedengkian, dan kemarahan, seolah-olah pandangan tersebut mampu mencelakakan atau
menjatuhkan beliau.

Al-Harawi menjelaskan bahwa orang-orang kafir ingin mencelakai Nabi
Muhammad saw dengan pandangan mata mereka, dengan tujuan menjatuhkan kedudukan
beliau yang telah Allah anugerahkan karena permusuhan yang mendalam. Namun, lbnu
Qutaibah menolak pandangan tersebut. la menegaskan bahwa maksud ayat bukanlah
pandangan mata yang membawa kekaguman, melainkan tatapan tajam penuh kebencian
saat Nabi membaca Al-Qur’an, seakan-akan bisa menjatuhkan beliau. Ibnu Katsir
menafsirkan bahwa maksud ayat ini adalah kecemburuan dan kebencian mereka terhadap
Nabi. Jika bukan karena perlindungan Allah, mereka bisa saja mencelakakan beliau.
Beberapa ulama berpendapat bahwa ayat ini menjadi dalil bahwa pengaruh pandangan
mata (‘ain) adalah nyata dan dapat terjadi atas izin Allah, Kemudian menurut Hasan Al-

Basri obat terkena pengaruh A’in adalah membaca ini.*’

4) Penafsiran Q.S Al-Isra ayat 82

P R SURNE SRR ST
(D V5wl V) Giallal) 3 3 ¥ 5 e all A 55 210 b L 2801 G O35

46 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 8, Sustainability (Switzerland), 2019, XI.
47 Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemahan Tafsir Al Munir’.

57



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

“Kami turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi
orang-orang mukmin, sedangkan bagi orang-orang zalim (Al-Qur’an itu) hanya akan
menambah kerugian. ”(al-Isra ayat 82)

Segala sesuatu yang bersumber dari Al-Qur’an merupakan penawar bagi kaum
Mukmin. Melalui Al-Qur’an, keimanan mercka semakin bertambah dan mercka dapat
memperbaiki aspek keagamaannya. Sebab, Al-Qur’an mampu membersihkan hati dari
berbagai penyakit, seperti keraguan, kemunafikan, kesyirikan, kesesatan, kekafiran, dan
kebodohan. Al-Qur’an menyembuhkan semua penyakit tersebut dan menjadi rahmat bagi
orang-orang yang beriman, membenarkannya, serta mengikuti ajarannya. Sebab, Al-
Qur’an membimbing kepada keimanan, kebijaksanaan, dan kebaikan, yang
mengantarkan seseorang menuju surga dan menjauhkannya dari azab. Ad-Dailami
meriwayatkan dalam Musnad al-Firdaus dari Nabi saw.:

"Barangsiapa tidak sembuh dengan bacaan Al-Qur’an, maka Allah tidak akan
menyembuhkannya.” (HR. ad-Dailami)

Adapun orang-orang yang zalim tidak akan memperoleh manfaat dari Al-Qur’an.
Mereka tidak menghafalnya dan tidak pula memahaminya, karena Allah telah menjadikan
Al-Qur’an sebagai penawar dan rahmat khusus bagi orang-orang yang beriman.*

5) Penafsiranm Q.S Nahl 69

@ 5 Y LT %‘ﬂ 87 9 ® - s e 3 2% - i w . oyss fo 1% w1 By mE o PPL
&) G gl 438 20151 CaRA 5 sl e 585 S el e (Ss b (R e R
@ 03 R ALY s b

“Kemudian, makanlah (wahai lebah) dari segala (macam) buah-buahan lalu
tempuhlah jalan-jalan Tuhanmu yang telah dimudahkan (bagimu).” Dari perutnya itu
keluar minuman (madu) yang beraneka warnanya. Di dalamnya terdapat obat bagi
manusia. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda (kebesaran
Allah) bagi kaum yang berpikir.”

Surah An-Nahl ayat 69, Allah SWT menyebut bahwa dari perut lebah keluar
cairan (madu) yang memiliki berbagai warna, seperti putih, kuning, dan merah. Madu ini
mengandung banyak manfaat, termasuk sebagai minuman dan obat untuk berbagai
penyakit. Para ulama menafsirkan bahwa madu memiliki tiga karakteristik utama.
Pertama, madu bisa dikonsumsi langsung atau dijadikan bahan campuran minuman.
Kedua, warnanya beragam tergantung jenis lebah dan bunga yang dihisapnya. Ketiga,
madu dikenal sebagai penyembuh alami bagi berbagai jenis penyakit. Dalam hadis
riwayat Ibnu Majah dari Ibnu Mas’ud r.a., Rasulullah saw. bersabda:*°

"Lakukanlah pengobatan dengan dua hal, yaitu madu dan Al-Qur’an.”

Penelitian medis modern menunjukkan bahwa madu mengandung sekitar 25%-
40% glukosa, 30%-45% fruktosa (levulosa), dan 15%-25% air. Selain sebagai sumber
energi, madu juga bermanfaat sebagai tonikum (penguat tubuh), penetral racun (seperti
arsen, merkuri, emas, dan morfin), serta membantu proses penyembuhan berbagai

48 Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 8, X1.
49 W Marpaung, Pengantar Hadis-Hadis Kesehatan, 2019, XVII.
58



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

gangguan, seperti penyakit hati, gangguan pencernaan, infeksi virus (seperti tifus dan
cacar), gangguan jantung, hingga radang otak dan ginjal.

Wahbah Az-Zuhaili menjelaskan Lebah memberikan banyak manfaat, tidak
hanya bagi pepohonan dan tumbuhan, tetapi juga bagi manusia. Madu yang dihasilkannya
bermanfaat sebagai obat penyembuh berbagai penyakit. Seluruh proses dan hasil dari
aktivitas lebah ini menjadi bukti nyata adanya Tuhan Yang Maha Menciptakan dan Maha
Memberi ilham, bagi siapa saja yang mau menggunakan akal pikirannya untuk
memperhatikan dan merenungkan keajaiban ciptaan-Nya.>°

6) Penafsiran Al-Anbiya ayat 69 o 3

O # 3 o Wl 1335 (358 S U

“Kami (Allah) berfirman, “Wahai api, jadilah dingin dan keselamatan bagi
Ibrahim!”

Allah SWT, yang berfirman dalam Surah Al-Anbiya ayat 69, "Wahai api,
jadilah kamu dingin dan keselamatan bagi Ibrahim,” menunjukkan kuasa-Nya
dalam menjaga para nabi dari tipu daya dan kejahatan manusia. Perintah tersebut
bukan sekadar membuat api menjadi dingin, tetapi juga menghadirkan
keselamatan bagi Nabi Ibrahim a.s., yakni bentuk dingin yang tidak
membahayakan. Ibnu ‘Abbas r.a. menyatakan bahwa jika Allah tidak
menambahkan kata "keselamatan" (&) setelah "dingin" (J3_»), maka Nabi
Ibrahim a.s. dapat binasa karena rasa dingin yang berlebihan. Senada dengan itu,
Abul ‘Aliyah menjelaskan bahwa tanpa pernyataan "Ww\", dingin api bisa saja
lebih menyakitkan dibandingkan panasnya. Perubahan sifat api tersebut terjadi
karena Allah swt mencabut unsur pembakar dalam tabiat api, meskipun secara
fisik api tetap tampak menyala sebagaimana biasanya. Hal ini menegaskan bahwa
Allah Mahakuasa atas segala sesuatu, termasuk menundukkan hukum alam
menurut kehendak-Nya. Dalam sebuah riwayat yang dikemukakan oleh Bukhari
dari Ibnu ‘Abbas r.a., disebutkan bahwa ketika Nabi Ibrahim a.s. dilemparkan ke
dalam api, beliau memanjatkan doa tertentu sebagai bentuk penghambaan dan
tawakal kepada Allah SWT.>!

7) Penafsiran Al- Imran ayat 181

e V5hsh O35 A iy SN 4T85 1508 L i BT (A s ) 1306 Gl O 0 e o
@ Al

“Sungguh, Allah benar-benar telah mendengar perkataan orang-orang (Yahudi)
vang mengatakan, “Sesungguhnya Allah itu miskin dan kami kaya.” Kami akan mencatat
perkataan mereka dan pembunuhan terhadap nabi-nabi yang mereka lakukan tanpa hak

(alasan yang benar). Kami akan mengatakan (kepada mereka pada hari Kiamat),
“Rasakanlah azab yang membakar!”(al-Imran ayat 181)

50 Wahbah Az-Zuhaili, ‘Tafsir Al-Munir Jilid 7°, Gema Insani, 7 (2018), p. 721.
51 Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemah Tafsir Al-Munir’, Gema Insani, 2018.

59



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Ayat-ayat ini menggambarkan sebagian bentuk keburukan yang dilakukan oleh
kaum Yahudi. Allah SWT mendengar ucapan mereka yang sangat buruk, seperti
menisbatkan kemiskinan kepada Allah dan kekayaan kepada diri mereka sendiri. Ucapan
ini merupakan bentuk penghinaan terhadap Allah SWT, dan sebagai akibatnya, mereka
akan menerima hukuman yang sangat keras. Ini menjadi peringatan bahwa setiap dosa
yang dicatat akan berujung pada balasan dari Allah SWT. Salah satu bentuk kejahatan
besar lainnya yang mereka lakukan adalah membunuh para nabi di masa lampau tanpa
alasan yang benar. Meski perbuatan itu dilakukan oleh leluhur mereka, kaum Yahudi
yang hidup pada masa Nabi Muhammad saw. tetap mendapat kecaman karena mereka
menyetujui dan mendukung tindakan nenek moyang mereka. Dukungan tersebut
menunjukkan adanya solidaritas di antara mereka dalam perkara-perkara besar, sehingga
mereka pun turut menanggung akibatnya.

Allah SWT menyatakan, "Rasakanlah adzab yang membakar," yaitu azab neraka
yang ditimpakan karena perbuatan mereka. Azab ini datang sebagai akibat dari dosa-dosa
mereka di dunia, termasuk pembunuhan terhadap para nabi, ucapan keji tentang Allah,
serta dukungan terhadap kekufuran dan bentuk-bentuk kemaksiatan lainnya. Penyebutan
tangan dalam ayat menunjukkan bahwa azab tersebut merupakan akibat dari perbuatan
mereka sendiri, karena kebanyakan amal dilakukan dengan tangan. Selain itu, kaum
Yahudi juga melakukan upaya makar untuk membunuh Nabi Muhammad saw., seperti
merobohkan tembok untuk menimpanya saat di Madinah dan meracuni makanan beliau
di Khaibar. Maka, hukuman yang mereka terima adalah adil dan tepat, karena Allah SWT
tidak menzhalimi siapa pun. Tidak mungkin Allah menyamakan antara orang yang taat
dan orang yang durhaka, antara orang kafir dan orang yang beriman.>?

Analisis perbandingan Resepsi Jam ’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) Dengan Penafsiran
Al- Munir Karya Wahbah al-Zuhaili

Perbedaan antara persepsi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) dan penafsiran
Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir terhadap ayat-ayat rugyah memperlihatkan
adanya pergeseran pendekatan, dari pemahaman tekstual normatif ke pendekatan
fungsional dan aplikatif dalam praktik pengobatan Islam. Berikut ini dipaparkan
perbandingan antara keduanya pada sejumlah ayat yang umum digunakan dalam praktik
rugyah:

Q.S. Al-Falag (Rugyah Standar)

Berdasarkan hasil wawancara dengan praktisi Jam iyyah Ruqyah Aswaja (JRA),
surah Al-Falag digunakan sebagai ruqyah standar untuk memohon perlindungan dari
kejahatan makhluk, sihir, kedengkian, serta gangguan psikis seperti was-was dan tekanan
mental. Menurut JRA, makna gelap gulita dalam ayat <85 13) 3ule 5% Ges bukan hanya
malam secara fisik, tetapi juga menggambarkan kondisi batin yang gelap akibat gangguan
pikiran atau penyakit mental. Adapun dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah al-Zuhaili
menafsirkan surah ini sebagai perintah untuk berlindung dari tiga kejahatan utama:
kejahatan malam, kejahatan para penyihir, dan kejahatan orang yang hasad. Beliau
menekankan bahwa Allah yang mampu menghilangkan gelapnya malam juga berkuasa

52 Zuhaili, Tafsir Al Munir Jilid 2, New Scholasticism, 1963, xxxvil, doi:10.5840/newscholas196337247.
60



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

menghilangkan segala bentuk kejahatan yang menimpa hamba-Nya. Hal ini
membuktikan bahwa adanya keselarasan makna dalam pemahaman terkait ayat Al-
Qur’an, baik dalam tafsir maupun dari segi JRA.

Q.S Thaha 69-70 (Ayat Pembatal Sihir)

Berdasarkan hasil wawancara dengan praktisi Jam iyyah Rugqyah Aswaja (JRA),
Q.S Thaha 69-70 ayat ini digunakan sebagai bacaan pembatal sihir yang menunjukkan
bahwa kekuasaan Allah selalu mengalahkan tipu daya tukang sihir. Firman Allah )z ¥
& &ia 5l (“Tidak akan menang tukang sihir itu dari mana pun ia datang”)
diyakini sebagai bukti bahwa segala bentuk sihir pasti kalah oleh kebenaran dan
kekuasaan Allah. Dalam praktik rugyah, ayat ini juga berfungsi sebagai sarana dakwah
kepada makhluk gaib agar tunduk dan beriman kepada Allah, karena tidak ada kekuatan
selain kekuasaan-Nya. Adapun dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan
bahwa ayat ini menggambarkan mukjizat Nabi Musa yang menelan sihir para penyihir,
sebagai bukti nyata kebenaran dan kekuasaan Allah yang menghancurkan kebatilan.
Peristiwa ini menunjukkan bahwa sihir tidak akan pernah menang atas mukjizat, dan
bahwa kemenangan kebenaran atas kebatilan adalah ketetapan Allah yang tidak dapat
diganggu gugat. Dari pemahaman ini, dapat dilihat bahwa terdapat keselarasan
pemahaman makna dalam ayat ini, dimana kekuatan sihir akan dapat dikalahkan dengan
mukjizat dari Allah SWT.

Q.S Al-Qalam Ayat 51 (Penangkal 'Ain)

Berdasarkan hasil wawancara dengan praktisi Jam iyyah Rugyah Aswaja (JRA),
ayat ini digunakan untuk menangani gangguan ‘ain, yaitu penyakit akibat pandangan
mata yang berlebihan atau disertai iri. Bacaan ayat ini berfungsi menetralisir pengaruh
negatif pandangan tersebut, sekaligus mengingatkan bahwa segala kekuatan hanya milik
Allah. Adapun dalam praktik JRA, ayat ini juga dibacakan pada pasien, termasuk anak-
anak yang mengalami gejala fisik seperti demam akibat ‘ain. Adapun di dalam Tafsir Al-
Munir, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan tatapan
kebencian orang kafir kepada Nabi Muhammad SAW yang hampir mencelakakannya
ketika mendengar Al-Qur’an. Meskipun demikian, Allah melindungi Nabi dari
pandangan itu. Dapat dilihat bahwa korelasi makna dalam ayat ini selaras, menefinisikan
penyakit yang timbul dari pandangan jahat.

Q.S Al-Isra 82 dan Q.S An-Nahl 69 (Ayat Syifa)

Tafsir Al-Munir menjelaskan bahwa Q.S Al-Isra 82 mengandung unsur
penyembuh (syifa) bagi hati dan akal kaum Mukmin. Al-Qur’an menenangkan jiwa,
membersihkan dari penyakit rohani seperti syirik, nifag, dan kebodohan, serta menjadi
rahmat bagi yang beriman. Adapun orang zalim tidak mendapat manfaat darinya karena
tidak beriman kepada petunjuk Allah. Adapun persepsi JRA sejalan dengan pandangan
tersebut, bahwa ayat ini menjadi dasar utama praktik rugyah. Al-Qur’an dipahami sebagai
sumber penyembuh bagi penyakit fisik dan batin, khususnya bagi orang yang beriman

61



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

(CaaBall), Ayat ini digunakan dalam ruqyah standar karena diyakini mampu menenangkan
hati dan menguatkan iman sebagai bagian dari proses kesembuhan.

Berdasarkan hasil wawancara dengan JRA, Q.S An-Nahl 69 pengobatan dalam
rugqyah mencakup tiga unsur: ilmiah, ilahiah, dan alamiah, di mana unsur alamiah terlihat
dari penggunaan madu sebagai sarana penyembuhan. Hal ini sejalan dengan Q.S. An-
Nahl: 69 yang menyebut bahwa dari perut lebah keluar madu beraneka warna yang
menjadi obat bagi manusia. Adapun Wahbah Az-Zuhaili menjelaskan bahwa madu tidak
hanya bermanfaat sebagai obat, tetapi juga menjadi bukti kebesaran Allah dan tanda
kekuasaan-Nya bagi orang yang berpikir

Q.S Al-Anbiya 69 (Ayat Terapi)

Berdasarkan wawancara JRA, ayat ini digunakan dalam terapi demam dan
gangguan ‘ain. Api dipandang sebagai makhluk Allah yang tunduk pada perintah-Nya,;
sama seperti api yang menjadi dingin bagi Nabi Ibrahim, panas tubuh manusia pun
diyakini bisa reda dengan izin Allah. Praktik rugyah dilakukan dengan membaca ayat ini
sambil memegang bagian tubuh yang panas. Adapun menurut tafsir Al-Munir, ayat ini
menegaskan kekuasaan Allah dalam menjaga Nabi Ibrahim. Perintah menjadikan api
dingin dan selamat bukan sekadar fisik, tetapi Allah mencabut unsur pembakar api
sehingga keselamatan tercapai. Penambahan kata “salaaman” menegaskan bahwa dingin
tidak membahayakan, menandakan kuasa Allah atas hukum alam. Simbolis ayat ini
diadopsi oleh JRA sebagai acuan praktik dalam terapi spiritual. Dapat dikatakan bahwa
pemahaman ayat ini tidak selaras dengan penafsiran dalam Tafsir Al-Munir, dan menjadi
sebuah perbandingan yang cukup signifikan. Dimana ayat ini dijadikan sebagai ayat
dalam upaya terapi meski tidak ada kaitannya dengan makna tertulis ayat.

Q.S Ali Imran 181 (Ayat Pembakar)

Berdasarkan wawancara JRA, ayat ini digunakan untuk kasus sihir, khususnya
ketika ada jin atau khodam yang “bandel”. Ayat ini dibacakan sebagai metode ancaman
(tahdid) agar jin atau khodam merasa takut. Praktik dilakukan dengan mengulang lafaz
dzaqu ‘adzabal-harig sampai jin atau khodam yang berada dalam tubuh korban sihir
merasa kepanasan, karena ancamannya jelas. Ayat ini menunjukkan bahwa meskipun jin
tercipta dari api, mereka tunduk pada perintah Allah. Adapun menurut Tafsir Al-Munir,
ayat ini menjelaskan hukuman Allah atas kaum Yahudi yang menisbatkan kemiskinan
kepada Allah dan kekayaan kepada diri mereka, serta membunuh nabi-nabi tanpa alasan.
Lafaz “Rasakanlah azab yang membakar” menunjukkan azab neraka yang timbul akibat
dosa mereka. Dalam pemaknaan ayat ini terdapat perbedaan pemahaman antara
penafsiran dalam kitab tafsir dan komunitas JRA, dimana hal ini menunjukkan bahwa
sebuah ayat Al-Qur’an dapat dimaknai beragam.

KESIMPULAN

Jam’iyyah Rugyah Aswaja (JRA) mengimplementasikan ayat-ayat Al-Qur’an
sebagai pedoman ruqgyah sekaligus sarana penguatan spiritual dan identitas keagamaan.
Praktik JRA yang moderat dan berlandaskan tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah
menekankan keyakinan terhadap kalamullah, sholawat, serta pelatihan perugyah dengan
sanad sahih. Perbandingan dengan Tafsir Al-Munir menunjukkan bahwa meskipun
orientasinya berbeda Tafsir Al-Munir menitikberatkan pada makna, hukum, dan konteks

62



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

ayat, sedangkan JRA memprioritaskan penerapan praktis kedua pendekatan sama-sama
meneguhkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian,
praktik rugyah JRA mencerminkan penerapan konsep living Qur’an yang berpijak pada
fikih, tauhid, dan budaya lokal. Teori eksegesis menjadi landasan interpretasi Al-Qur’an,
sehingga ayat-ayat suci tidak hanya dibaca, tetapi juga dipahami, dihayati, dan diterapkan
secara nyata melalui pelatihan, ijazahan, dan buku panduan bagi praktisi rugyah.

Praktik rugyah JRA memiliki tata cara yang sistematis, dimulai dari niat,
pembacaan Al-Fatihah, sholawat, hingga bacaan ayat ruqyah standar sebagai
perlindungan dari gangguan spiritual. Pendekatan ini menekankan keyakinan penuh
terhadap kalamullah, penerapan sunnah Nabi Muhammad SAW, serta penghindaran
praktik yang mengandung kekerasan atau kesyirikan. Selain itu, JRA menunjukkan
adaptasi terhadap budaya lokal, seperti pelestarian keris, dengan tetap menjaga prinsip
syariat, berbeda dengan pendekatan komunitas lain yang lebih eksklusif.

Berdasarkan analisis perbandingan antara persepsi Jam’iyyah Rugyah Aswaja
(JRA) dan penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir, dapat ditemukan adanya
titik temu sekaligus perbedaan mendasar dalam cara memahami ayat-ayat rugyah. Yakni
pada sebagian besar ayat seperti, Al-Falaq [113]:1-5, Thaha [20]:69-70, Al-Isra [17]:82,
An-Nahl [16]:69, dan Al-Qalam [68]: 51, semuanya menunjukkan kesesuaian makna.
JRA menafsirkan ayat-ayat tersebut secara praktis sebagai sarana perlindungan, pembatal
sihir, dan penyembuhan, sedangkan Tafsir al-Munir memperkuatnya dengan pendekatan
linguistik, historis, dan teologis. Kesamaan ini memperlihatkan bahwa dimensi praktis
dan dimensi ilmiah dapat saling melengkapi, sehingga ayat-ayat Al-Qur’an benar-benar
hadir sebagai pedoman sekaligus solusi dalam kehidupan.

Kemudian perbedaan ditemukan dalam pemaknaan surah Al-Anbiya [21]: 69 dan
Ali Imran [3]:181, dimana JRA memaknainya secara aplikatif dalam praktik rugyah,
misalnya untuk mengatasi gangguan ‘ain, meredakan demam, atau sebagai ancaman
spiritual bagi jin. Sebaliknya, Tafsir al-Munir menekankan konteks historis-teologis
permusuhan orang kafir terhadap Nabi, mukjizat keselamatan Nabi Ibrahim, serta celaan
kaum Yahudi yang mendatangkan azab Allah. Hal ini menunjukkan adanya perbedaan
orientasi, JRA menekankan fungsi praktis-aplikatif (/iving Qur’an), sedangkan Tafsir al-
Munir menekankan fungsi ilmiah-teologis yang lebih luas.

Analisis ini memperlihatkan bahwa resepsi JRA dan tafsir Wahbah az-Zuhaili
tidak bertentangan, tetapi berjalan pada jalur yang berbeda. Keduanya justru memperkaya
pemahaman terhadap Al-Qur’an bahwa ayat-ayat dalam Al-Qur’an dapat dimaknai
dengan lebih mendalam sesuai dengan konteks ayat tersebut. JRA menunjukkan
bagaimana ayat-ayat ruqyah dapat diterapkan langsung dalam terapi spiritual masyarakat,
sementara Tafsir al-Munir memperlihatkan kedalaman akademis melalui pendekatan
metodologis dan kontekstual. Dari sini dapat dipahami bahwa Al-Qur’an memiliki
kelenturan makna. Ayat-ayatnya mampu menjawab kebutuhan manusia, baik dalam
aspek spiritual-praktis maupun ilmiah-akademis.

Daftar Pustaka

Achmad, Maulana, and Roudlotul Jannah Ummu Kulsum, ‘Pengobatan Islami Jasmani

63



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Dan Rohani: Studi Analisis Pada Keluarga Besar Jam’iyyah Rukiah Aswaja (Jra)
Kota Palembang’, ULIL ALBAB: Jurnal llmiah Multidisiplin, 1.11 (2022), pp.
4078-87

Af’idah, Shikhkhatul, ‘Metode Dan Corak Tafsir Al-Wasit Karya Wahbah Az-Zuhaili’,
Skripsi, 2017, p. 97
<https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/7883/1/104211048.pdf>

Afiyatin, Alfiyah Laila, ‘Ruqyah Sebagai Pengobatan Berbasis Spiritual’, 16.2 (2019),
pp. 216-26

Arni, Arni, ‘Implementasi Ruqyah Syar’iyah Sebagai Alternatif Psikoterapi Dalam
Kajian Psikologi Islam’, Jurnal Studia Insania, 9.1 (2021), p. 1,
doi:10.18592/jsi.v9i1.3923

Arni, Jani, ‘Teknik Analisa Spasial’, 2022

Az-Zuhaili, Wahbah, ‘Tafsir Al-Munir Jilid 7°, Gema Insani, 7 (2018), p. 721
Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 8, Sustainability (Switzerland), 2019, XI
Az-Zuhaili, ‘Terjemah Tafsir Al-Munir’, Gema Insani, 2018

Badrudin, Sela Mita, Muhammad Rizki Azkiya, ‘Etika Sufistik Dalam Penanganan
Ruqyah Syar’iyah Sufistic Ethicsin Handling Ruqyah Syar’iyah’, CONS-IEDU:
Islamic Guidance and Counseling Journal, 04.02 (2024), pp. 309-19
<https://doi.org/10.51192/cons.v4i2.987>

Dardum, Abdullah, Abdurrahman Wahid, Muhammad Ali Ridho, Muhammad Arif Adi
Setiawan, Hafidzil Mabruk, and Muhammad Wahyud, ‘Penerapan Ayat-Ayat Al
Quran Dalam Metode Ruqyah Syar’Iyah (Studi Living Quran Dalam Komunitas
Raja  (Rugyah Aswaja) ..., 2018, pp. 1-68 <http://digilib.iain
jember.ac.id/2502/1/12. Abdullah Dardum.pdf>

Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam. (1994). Majelis. Dalam Ensiklopedia Islam (him.
121). Jakarta: Ichtiar Baru VVan Hoeve.

Elnaz Iranifard, ‘Comparative Research: An Old Yet Unfamiliar Method’, Journal of
Midwifery & Reproductive Health, 2022

Garcia, Ana Rita, Sara Brito Filipe, Cristina Fernandes, Cristina Estevao, and George
Ramos, ‘No Strategi Lembaga Dakwah Pengurus Besar Nahdlatul Ulama Dalam
Menghadapi Tantangan Dakwah Di Era Global’, 2019

Habibi, M, ‘Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Melalui Ruqyah ( Studi Kasus Jam’iyyah
Ruqgyah Aswaja Batoro Katong Ponorogo)’, Gastronomia Ecuatorianay Turismo
Local., 1.69 (2022), pp. 5-24

Hermansyah, ‘Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah
Zhuhaily’, Jurnal EI-Hikmah, Vol. VIII (2020), p. HIm. 25

Ibnu Manzhur. Lisan al-’Arab. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1994.

64



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Iriansyah, Muhammad Saputra, and Fahmi Ilhami, ‘Hadis-Hadis Ruqyah Dan
Pengaruhnya Terhadap Kesehatan Mental’, 18.1 (2018), pp. 75-104

Islamiyah, Islamiyah, ‘Metode Dan Corak Kitab Tafsir Al-Tafsir Al-Munir’, Al-Thigah :
Jurnal llmu Keislaman, 5.2 (2022), p. 25, doi:10.56594/althigah.v5i2.77

‘Lisan Al-‘Arab Karya Ibn Manzir — Jilid Ke-14., 332

Maftuh, Rofik, ‘Kontestasi Identitas Dalam Pengobatan Ala Nabi; Kajian Fenomenologi
Atas Munculnya Jam’iyah Ruqyah Aswaja’, Jurnal Kajian Islam Interdisipliner,
4.1 (2021), p. 59, d0i:10.14421/jkii.v4i1.1078

Marpaung, W, Pengantar Hadis-Hadis Kesehatan, 2019, XVII

Najatul Huda, Nana, ‘Review of Tafsir Al-Munir Fi Al-Syari’ah Wa Al-’Aqidah Wa Al
Manhaj Creation Wahbah Azzuhaili’, Mashadiruna Jurnal IImu Al-Quréan Dan
Tafsir, 2.2 (2023), pp. 144-50
<https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/mashadiruna/article/view/25237>

Nurin, Moh. Nurun Alan, ‘Tipologi Resepsi Al Qur’an: (Kajian Living Quran Di
Kelurahan Dinoyo, Kecamatan Lowokwaru, Kabupaten Malang’, Central Library
of Maulana Malik Ibrahim State Islamic University of Malang, 2020, p. Hal 1-81

Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemahan Tafsir Al Munir’, 15, 2013, pp. 31-33

Rahmi, Nurmaiya, Syafruddin, Efrinaldi, and Edriagus Saputra, ‘Analisis Terhadap Kitab
Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Nurmaiya’, Jurnal Hikmah, 19.2 (2022),
pp. 250-69

Sahir, H.S, Metodologi Penelitian, 2022

Shidiqi, Alama Alaudin. Panduan Ringkas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA): Sinergitas
antara Ruqyah, Bekam, Herbal, dan Gurah (Thibbun Nabawi). Ponpes Sunan
Kalijaga, 2018.

Sugiarto, Fitrah dkk, Living Qur * an Dan Hadis, 2023
Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D, 2020

Triantoro, Dony arung, ‘Ruqyah Syar’lyyah: Alternatif Pengobatan, Kesalehan,
Islamisme Dan Pasar Islam’, Harmoni, 18.1 (2019), pp. 460-78,
doi:10.32488/harmoni.v18i1.354

Yazril, and Syamsu Syauqani, ‘Analisa Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az
Zuhaili Yang Memiliki Pendekatan Komprehensif Dalam Penafsiran Al-Qur ’ an’,
J-CEKI: Jurnal Cendikia llmiah, 4.2 (2025), pp. 1123-32

Zubaidi, Ahmad, ‘Application of Qordh, [jarah and Wakalah Bil Ujrah in Aqad Financing
on Financial Tehcnology’, Al-Risalah, 13.1 (2022), pp. 1-15,
doi:10.34005/alrisalah.v13i1.1716

Zuhaili, Tafsir Al Munir Jilid 2, New Scholasticism, 1963, XXXVII

65



Al-Bayan: Jurnal llmu al-Qur'an dan Hadist Volume 9, No.1. Januari 2026 p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

doi:10.5840/newscholas196337247

66



