
Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

41 

 

PENAFSIRAN AYAT-AYAT DOA RUQYAH JAM’IYYAH RUQYAH ASWAJA 

(JRA) KAJIAN: TAFSIR AL-MUNIR KARYA WAHBAH AZ-ZUHAILI 

 

 

CICI DEWI LESTARI   

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung   

cicidewilestari718@gmail.com  

 

Kiki Muhamad Hakiki   

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung   

kiki.hakiki@radenintan.ac.id 

 

Ahmad Muttaqin  

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung   

Ahmadmuttaqin@radenintan.ac.id 

 

Abstrak 

Ruqyah syar’iyyah di Indonesia berkembang pesat pasca Orde Baru seiring meluasnya kebebasan ekspresi 

keagamaan. Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) hadir sebagai lembaga yang menghidupkan praktik ruqyah 

sesuai syariat dengan menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai media penyembuhan. Penelitian ini 

bertujuan untuk membandingkan pemahaman JRA dengan penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-

Munir terhadap ayat-ayat ruqyah, sekaligus menemukan titik temu dan perbedaan orientasi keduanya. 

Metode yang digunakan adalah studi komparatif dengan pendekatan kualitatif bersifat deskriptif analitik. 

Kajian dilakukan melalui penelitian kepustakaan (library research) dengan menjadikan Tafsir al-Munir 

karya Wahbah az-Zuhaili sebagai sumber tafsir serta buku panduan resmi JRA sebagai rujukan praktik 

ruqyah. Selain itu, penelitian ini juga dilengkapi dengan penelitian lapangan (field research) di JRA cabang 

Bandar Lampung. Analisis data dilakukan menggunakan teori resepsi Al-Qur’an dan pendekatan eksegesis, 

dengan pengumpulan data melalui studi literatur, observasi, dan wawancara. Hasil penelitian menunjukkan 

adanya kesesuaian sekaligus perbedaan dalam pemahaman ayat-ayat ruqyah. Pada sebagian besar ayat 

seperti Al-Falaq, Al-Qalam, Thaha, Al-Isra, dan An-Nahl, JRA dan Tafsir al-Munir menunjukkan 

keselarasan. Namun, pada ayat-ayat seperti Al-Anbiya dan Ali Imran, terdapat perbedaan signifikan karena 

JRA menggunakannya secara fungsional dalam praktik ruqyah, sedangkan Tafsir al-Munir menekankan 

konteks historis-teologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemahaman JRA dan penafsiran Wahbah az-

Zuhaili meski terdapat perbedaan namun tidak saling bertentangan, melainkan saling melengkapi. JRA 

merepresentasikan praktik penghidupan Qur’an dalam masyarakat, sedangkan Tafsir al-Munir menjadi 

landasan teologis dalam penafsiran dan pemahaman Al-Qur’an. 

Kata Kunci: ruqyah; Jam'iyyah Ruqyah Aswaja; Tafsir al-Munir; living Qur’an; Wahbah az-Zuhaili  

Abstract 

Ruqyah syar’iyyah in Indonesia has developed rapidly after the New Order era, along with the expansion 

of religious freedom of expression. Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) emerged as an institution that 

revitalizes the practice of ruqyah in accordance with Islamic law, using verses from the Qur’an as a means 

of healing. This study aims to compare JRA’s understanding with Wahbah az-Zuhaili’s interpretation in 

Tafsir al-Munir regarding ruqyah verses, while also identifying points of convergence and divergence 

between the two. The method employed is a comparative study with a qualitative, descriptive-analytical 

approach. The research was conducted through library research, using Tafsir al-Munir by Wahbah az-

Zuhaili as the primary exegetical source and JRA’s official guidebook as the reference for ruqyah practice. 

In addition, the study was complemented by field research at the JRA branch in Bandar Lampung. Data 

analysis was carried out using the theory of Qur’anic reception and the exegetical approach, with data 

collected through literature review, observation, and interviews. The results show both similarities and 

differences in the understanding of ruqyah verses. In most verses—such as Al-Falaq, Al-Qalam, Taha, Al-

mailto:cicidewilestari718@gmail.com
mailto:kiki.hakiki@radenintan.ac.id
mailto:Ahmadmuttaqin@radenintan.ac.id


Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

42 

 

Isra’, and An-Nahl—JRA and Tafsir al-Munir demonstrate alignment. However, in verses such as Al-

Anbiya’ and Ali Imran, significant differences appear: JRA applies these verses functionally in ruqyah 

practice, while Tafsir al-Munir emphasizes their historical and theological contexts. This study concludes 

that although JRA’s understanding and Wahbah az-Zuhaili’s interpretation differ in some aspects, they are 

not contradictory but rather complementary. JRA represents the practical embodiment of the Qur’an in 

society, while Tafsir al-Munir serves as a theological foundation for interpreting and understanding the 

Qur’an. 

Keyword; ruqyah; Jam'iyyah Ruqyah Aswaja; Tafsir al-Munir; living Qur’an; Wahbah az-Zuhaili 

PENDAHULUAN 

Fenomena perkembangan ruqyah syar’iyyah di Indonesia tidak dapat dipisahkan 

dari perubahan sosial dan politik setelah runtuhnya rezim Orde Baru pada tahun 1998. 

Masa reformasi membuka ruang kebebasan pers serta ekspresi keagamaan yang semakin 

luas, sehingga mendorong lahirnya berbagai simbol identitas Islam di ruang publik.1 

Fenomena ini, disebut sebagai Islam Publik (Public Islam), yakni munculnya ekspresi 

keislaman dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat perkotaan, mulai dari produk 

halal, kegiatan pengajian, layanan sosial-ekonomi, hingga kebijakan negara. 2  Arus 

kebangkitan Islam menempatkan ruqyah syar’iyyah sebagai salah satu aspek penting 

dalam layanan kesehatan Islami sekaligus sebagai sarana penguatan identitas keagamaan 

umat Muslim. Fenomena ini mendorong munculnya berbagai komunitas ruqyah di 

Indonesia dengan karakter dan pendekatan yang beragam. Salah satu di antaranya adalah 

Jam‘iyyah Ruqyah Aswajā (JRA), yang dikenal karena mengusung pendekatan moderat 

dan berlandaskan tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. 

 

Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) merupakan lembaga ruqyah yang lahir dari 

lingkungan Nahdlatul Ulama (NU) pada 15 Januari 2013, digagas oleh Gus Allamak 

Alauddin Shiddiqy I. Sejak berdirinya, JRA berkembang pesat dan kini menjadi salah 

satu organisasi ruqyah terbesar, baik di Indonesia maupun di tingkat internasional. 

Keberadaan JRA tidak semata-mata berfokus pada praktik penyembuhan spiritual, tetapi 

juga memiliki misi untuk menginternalisasikan nilai-nilai al-Qur’an dalam pengobatan 

Islami yang berpijak pada manhaj Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. 

JRA memandang ruqyah bukan sekadar bentuk pengobatan, melainkan juga 

sebagai media dakwah yang menegakkan nilai-nilai Islam raḥmatan li al-‘ālamīn. Prinsip 

ini diwujudkan melalui konsep wasatiyah (jalan tengah), yakni sikap moderat yang tidak 

berpihak secara ekstrem pada satu kelompok tertentu, namun tetap berpegang teguh pada 

prinsip perjuangan Nahdlatul Ulama (PBNU). Pendekatan ini menjadikan JRA sebagai 

komunitas Aswaja yang inklusif dan terbuka untuk berdialog dengan berbagai organisasi 

Islam lain seperti Muhammadiyah maupun kelompok keislaman lainnya. Dengan sikap 

moderat tersebut, JRA mampu menjaga keseimbangan, toleransi, serta ukhuwah 

Islamiyah, tanpa terjebak dalam perpecahan dan saling menyalahkan antar kelompok 

umat Islam. 

 
1 Dony arung Triantoro, ‘Ruqyah Syar’Iyyah: Alternatif Pengobatan, Kesalehan, Islamisme Dan Pasar 
Islam’, Harmoni, 18.1 (2019), pp. 460–78, doi:10.32488/harmoni.v18i1.354. 
2 Salvatore dan Eickelman, 2018 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

43 

 

3  Dalam konteks ini, JRA berupaya menjaga umat dari pengaruh paham 

keagamaan yang dianggap ekstrem, terutama praktik ruqyah bercorak Wahhābī yang 

dinilai kaku dan eksklusif. 

Sebagai komunitas yang berakar pada tradisi Nahdlatul Ulama, JRA 

menampilkan corak ruqyah khas an-Nahdliyyīn, di mana amaliah-amaliah keagamaan 

seperti tahlil, sholawat, dan doa-doa ma’tsur dijadikan bagian integral dari terapi ruqyah. 

Praktik ruqyah dalam JRA dilakukan secara langsung oleh peruqyah kepada pasien, 

bukan melalui media rekaman, dengan syarat utama yaitu keyakinan penuh terhadap 

kekuatan kalāmullāh. Selain itu, pembacaan sholawat menjadi elemen wajib dalam setiap 

prosesi ruqyah sebagai wujud pengharapan terhadap rasulallah. Dibandingkan dengan 

komunitas lain seperti Quranic Healing International (QHI), JRA memperlihatkan 

pendekatan yang lebih inklusif dan adaptif terhadap budaya lokal. Hal ini tampak dalam 

sikap akomodatif terhadap tradisi masyarakat Jawa, misalnya dalam pelestarian keris 

yang dinilai sebagai bagian dari warisan budaya. JRA tidak serta-merta 

memusnahkannya, tetapi melakukan penetralan unsur jin di dalamnya agar dapat tetap 

dilestarikan tanpa menimbulkan unsur kesyirikan. Pendekatan ini berbeda dengan QHI 

yang cenderung menilai benda-benda tradisional sebagai sarana kemusyrikan yang harus 

dihapuskan.4 

JRA memposisikan diri sebagai lembaga dakwah sekaligus pelayanan kesehatan 

alternatif berbasis Al-Qur’ān dan sunnah. Ayat-ayat ruqyah yang digunakan dipilih 

secara tematik dan dikelompokkan ke dalam beberapa kategori, yakni ayat syifā’ 

(penyembuh), ayat pembatal sihir, ayat pelindung dari ‘ain (pandangan jahat), dan ayat 

ruqyah umum, kemudian bacaan tersebut diawali dengan tawassul dan ṣalawāt. Ayat 

yang di pakai oleh komunitas ini  berlandaskan ayat Al-Qur’an dan kitab-kitab kuning 

yang di anggap sah menjadi rujukan.5 Praktik yang dijalankan oleh Jam‘iyyah Ruqyah 

Aswaja (JRA) memiliki struktur yang jelas, dimulai dengan pelatihan kader peruqyah 

agar memiliki sanad yang sahih serta diberikan ilmu dan buku saku sebagai pedoman.6 

Selanjutnya, metode yang digunakan dirancang sedemikian rupa sehingga praktik JRA 

dapat dibedakan dari bentuk pengobatan yang bercampur unsur bid‘ah. Praktik ini 

diterapkan untuk menangani gangguan medis maupun nonmedis di Kota Bandar 

Lampung. 

  Pendekatan ruqyah yang diterapkan oleh JRA, meski modern, tetap berakar pada 

tradisi Islam sejak masa Rasulullah SAW. Saat itu, Rasulullah membacakan doa atau 

ayat-ayat tertentu dari al-Qur’an untuk menyembuhkan penyakit fisik maupun gangguan 

non-fisik, termasuk sihir dan gangguan jin. 7  Contohnya, surah Al-Fatihah pernah 

digunakan seorang sahabat untuk meruqyah kepala suku yang tersengat binatang berbisa, 

yang kemudian dibenarkan oleh Rasulullah SAW. Rasulullah juga menganjurkan bacaan 

 
3 Wawancara Dengan Ustad Nurkholis Sebagai Ketua Praktisi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) (Pada 
Hari Minggu Tanggal 15 Agustus 2025) 
4 M Habibi, ‘Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Melalui Ruqyah ( Studi Kasus Jam’iyyah Ruqyah 
Aswaja Batoro Katong Ponorogo)’, Gastronomía Ecuatoriana y Turismo Local., 1.69 (2022), pp. 5–24. 
5 Nurkholis, wawancara 2024. 
6 Shikhkhatul Af’idah, ‘Metode Dan Corak Tafsir Al-Wasit Karya Wahbah Az-Zuhaili’, Skripsi, 2017, p. 
97 <https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/7883/1/104211048.pdf>. 
7 Muhammad Saputra Iriansyah and Fahmi Ilhami, ‘Hadis-Hadis Ruqyah Dan Pengaruhnya Terhadap 
Kesehatan Mental’, 18.1 (2018), pp. 75–104. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

44 

 

surah Al-Falaq dan An-Naas sebagai perlindungan, selama praktik ruqyah bebas dari 

kesyirikan.8 Landasan inilah yang menjadi pijakan bagi JRA dalam menjalankan praktik 

ruqyah modern yang tetap sesuai syariat.9 Meskipun ruqyah telah digunakan sejak zaman 

Nabi, JRA menambahkan beberapa ayat khusus dalam praktiknya, seperti ayat untuk 

membakar, terapi demam, dan ayat pembatal sihir, yang pada masa dahulu tidak 

digunakan. 

Penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai sarana ruqyah dalam masyarakat 

merupakan salah satu bentuk penerapan living Qur’an dalam kehidupan, yakni wujud 

bagaimana Al-Qur’an dihayati, dipraktikkan, dan berperan dalam kehidupan sehari-

hari. 10  Fenomena ini memperlihatkan adanya pemahaman khusus terhadap ayat-ayat 

tertentu sehingga dimanfaatkan sebagai media pengobatan oleh suatu komunitas. 

Berdasarkan kenyataan tersebut, penelitian ini dilakukan untuk mengkaji secara 

mendalam penafsiran ayat-ayat ruqyah dalam Tafsir Al-Munir dan membandingkannya 

dengan persepsi ayat-ayat ruqyah yang digunakan oleh JRA. Kajian ini berupaya 

menelusuri apakah terdapat pemaknaan atau kandungan khusus pada ayat-ayat tersebut 

yang menjadi alasan dijadikannya sebagai ayat-ayat ruqyah. Dengan begitu, ayat-ayat 

tersebut tidak hanya dibaca dalam pengobatan, tetapi juga dipahami latar belakang dan 

maknanya, sehingga praktik ruqyah yang dilakukan memiliki landasan yang kuat baik 

dari konteks ayat Al-Qur‘an maupun penerapannya di dalam masyarakat.  

Kitab tafsir yang dijadikan objek kajian dalam penelitian ini adalah Tafsir al-

Munir karya Wahbah Az-Zuhaili. Tafsir ini dipilih karena menawarkan pendekatan yang 

komprehensif dalam memahami Al-Qur’an, tidak hanya terbatas pada aspek fikih, tetapi 

juga merangkul dimensi akidah, akhlak, manhaj, kesehatan, serta sosial-kemanusiaan. 

Ditinjau dari aspek sumber penafsirannya, model tafsir ini merupakan perpaduan antara 

tafsir bi al-ma’tsur dan tafsir bi al-ra’yi.11 Dalam tafsir bi al-ma’tsur, Al-Zuhaili lebih 

menekankan pada ringkasnya penyajian dan keakuratan riwayat, sehingga hanya 

menggunakan riwayat yang paling sahih dan terpercaya dari kitab-kitab tafsir klasik 

seperti karya al-Thabari dan al-Qurthubi. Oleh karena itu, dalam penafsirannya hampir 

tidak ditemukan perdebatan mengenai perbedaan atau kualitas sanad antar riwayat. 

Sementara itu, dalam penerapan tafsir bi al-ra’yi, Al-Zuhaili tetap memberikan ruang 

bagi penalaran dan ijtihad untuk menjelaskan makna ayat, meskipun porsinya tidak 

dominan namun tetap signifikan dalam menguraikan kandungan ayat. Lebih jauh, corak 

penafsirannya menampilkan keragaman perspektif mulai dari sastra bahasa, filsafat, 

penafsiran ilmiah, fikih, tasawuf, hingga budaya.12  Pendekatan fikih yang cenderung 

dominan dalam tafsir tersebut menjadikan Tafsir al-Munir memiliki relevansi dalam 

memahami ayat-ayat ruqyah yang digunakan oleh JRA. Dalam buku panduan JRA, 

ruqyah termasuk ke dalam bab fikih, karena setiap orang yang di ruqyah akan diminta 

 
8 Abdullah Dardum and others, ‘Penerapan Ayat-Ayat Al-Quran Dalam Metode Ruqyah Syar’Iyah 
(Studi Living Quran Dalam Komunitas Raja (Ruqyah Aswaja) …’, 2018, pp. 1–68 <http://digilib.iain-
jember.ac.id/2502/1/12. Abdullah Dardum.pdf>. 
9 Iriansyah and Ilhami, ‘Hadis-Hadis Ruqyah Dan Pengaruhnya Terhadap Kesehatan Mental’. 
10 Fitrah dkk Sugiarto, Living Qur ’ an Dan Hadis, 2023. 
11 Yazril and Syamsu Syauqani, ‘Analisa Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az-Zuhaili Yang 
Memiliki Pendekatan Komprehensif Dalam Penafsiran Al-Qur ’ an’, J-CEKI: Jurnal Cendikia Ilmiah, 4.2 
(2025), pp. 1123–32. 
12 Nurmaiya Rahmi and others, ‘Analisis Terhadap Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili 
Nurmaiya’, Jurnal Hikmah, 19.2 (2022), pp. 250–69. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

45 

 

untuk kembali bertaubat, memperbaiki caranya beribadah maupun bersuci. Karena pada 

hakikatnya ruqyah sendiri seperti pembersihan diri, maka diperlukan kembali penataan 

ulang dalam proses ibadahnya sebagai seorang Muslim. Hal ini dilihat sebagai bentuk 

nyata bahwa ruqyah bukan sekadar pengobatan semata, melainkan di dalamnya 

menekankan aspek tauhid dan fikih.13 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana ayat-ayat ruqyah yang 

digunakan oleh Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) dipahami dalam praktik kehidupan 

sehari-hari dan melihat perbandingannya dengan makna ayat ruqyah yang terdapat dalam 

Tafsir Al-Munir  sekaligus menemukan titik temu, maupun perbedaan orientasi keduanya. 

Ayat-ayat yang menjadi fokus kajian ini meliputi Al-Falaq ayat 1–5, Ṭaha ayat 69, Al 

Isra ayat 82, Al-Qalam ayat 51, Al-Anbiya  69, An-Nahl ayat 69, dan Ali -Imran’ ayat 

181. 

Permasalahan dalam penelitian ini berfokus pada perbedaan pendekatan dalam 

memahami ayat-ayat ruqyah antara Tafsir Al-Munir dan JRA. Tafsir Al-Munir 

menafsirkan ayat-ayat tersebut melalui analisis makna, konteks, dan hukum yang 

terkandung di dalamnya, sedangkan JRA memahami ayat-ayat tersebut sebagai bacaan 

doa ruqyah yang diyakini memiliki kekuatan spiritual untuk penyembuhan, perlindungan, 

dan pembatalan sihir. Perbedaan pendekatan dan pemaknaan ayat-ayat ruqyah ini 

memunculkan persoalan mengenai bagaimana satu ayat yang sama di dalam Al-Qur’an 

dapat memunculkan pemahaman yang berbeda di antara Tafsir Al-Munir dan JRA, 

sehingga muncul pertanyaan bagaimana JRA sendiri menjadikan ayat-ayat tersebut 

sebagai media terapi ruqyah dan praktik tersebut tetap sejalan dengan pemahaman 

Wahbah Az-Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir. 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya melihat apakah benar-benar terdapat 

perbandingan yang signifikan di antara ayat-ayat yang digunakan JRA sebagai ayat 

ruqyah dengan penafsiran dalam Tafsir Al-Munir. Guna mengetahui bagaimana 

munculnya perbedaan yang terjadi dalam pemahaman ayat oleh kitab tafsir dengan 

pemahaman yang dijadikan landasan oleh komunitas JRA terkait ayat ruqyah, maka 

diperlukan penelitian yang mendalam dan dilihat dari dua aspek, yakni dari sisi kitab 

tafsir dan dari sisi komunitas. Penelitian ini dilakukan guna memperoleh pemahaman 

yang komprehensif tentang adakah perbedaan maupun hubungan antara penafsiran dan 

penerapan ayat Al-Qur’an dalam kehidupan nyata. 

Penelitian terkait ruqyah sendiri memang sudah banyak dilakukan dalam berbagai 

bentuk penelitian ilmiah, artikel maupun skripsi. Dalam beberapa penelitian terdahulu, 

terdapat pembahasan mengenai ruqyah dimulai dari praktik ruqyah dalam pandangan 

mufasir Sunni dengan menggunakan teori Emile Durkheim, penafsiran ayat ruqyah 

dengan pendekatan tasawuf, dan analisis ayat ruqyah sebagai metode penyembuhan. 

Meski secara harfiah terlihat bahwa penelitian ini menyerupai penelitian terdahulu, 

namun tentu saja terdapat perbedaan yang muncul dalam penelitian ini. Dimana, 

penelitian ini tidak hanya memandang ruqyah dari segi praktik keagamaan dan upaya 

pengobatan saja, melainkan melihat bagaimana ayat-ayat ruqyah yang digunakan 

dijadikan bentuk  penerapan ayat Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini 

 
13 Shidiqi, Alama Alaudin. Panduan Ringkas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA): Sinergitas antara 
Ruqyah, Bekam, Herbal, dan Gurah (Thibbun Nabawi). Ponpes Sunan Kalijaga, 2018. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

46 

 

ingin membuktikan bagaimana penafsiran ayat dalam sebuah kitab tafsir dapat 

diorientasikan menjadi bentuk nyata dalam praktik keagamaan. Dengan membandingkan 

antara pemahaman ayat ruqyah yang digunakan oleh JRA dengan Tafsir Al-Munir, 

diharapkan dapat ditemukan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an bukan hanya sekedar teks 

semata, melainkan sebuah karunia Allah yang dapat dijadikan pegangan hidup manusia. 

Metode 

Metode penelitian pada hakikatnya adalah suatu cara yang bersifat ilmiah untuk 

memperoleh data yang memiliki tujuan serta manfaat tertentu. 14  Sementara itu 

metodologi dapat di pahami sebagai serangkaian langkah atau aktivitas dalam 

mengumpulkan informasi untuk memperoleh data yang kemudian dapat diolah dan 

dianalisis secara menyeluruh.15 Tujuan utamanya adalah meraih, mengolah, menganalisis 

data, dan mencapai kesimpulan secara sistematis dan obyektif. 16  Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitik yang bertujuan 

untuk menggambarkan fakta atau fenomena secara sistematis dan faktual, kemudian 

menganalisisnya agar diperoleh pemahaman serta penjelasan yang lebih mendalam 

mengenai objek yang diteliti.17  

Penelitian ini menerapkan teori Living Qur’an versi Jakarta yang berfokus pada 

kajian resepsi terhadap teks Al-Qur’an dalam praktik keagamaan masyarakat. Teori ini 

digunakan untuk menganalisis bagaimana Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) memahami 

dan mengamalkan ayat-ayat ruqyah dalam praktik keagamannya. Objek penelitian ini 

adalah komunitas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja di Kota Bandar Lampung. 

Adapun teknik pengumpulan data dengan menggunkan metode studi komparatif. 

Metode studi komparatif adalah penelitian mengenai kesamaan dan perbedaan antara dua 

kasus atau lebih dalam kasus yang menjadi fokus penelitian.18 Data penelitian diperoleh 

melalui studi pustaka (library research) dengan berdasarkan pada sumber primer yakni 

buku Panduan Praktisi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja karya Allamah ‘Alauddin S, dan kitab 

Tafsir Al-Munir karya Wahbah Az-Zuhaili. Kemudian observasi dan wawancara yang 

dilakukan dengan praktisi ruqyah JRA, seperti pimpinan cabang, peruqyah senior, dan 

anggota aktif di wilayah penelitian, guna memperoleh pemahaman langsung tentang 

resepsi dan penerapan ayat-ayat ruqyah dalam praktik ruqyah. Sedangkan sumber 

sekunder meliputi artikel ilmiah, jurnal, dan literatur yang relevan. 

Penelitian ini menggunakan teori eksegesis, yakni bahwa Al-Qur’an tidak hanya 

dibaca untuk ibadah ritual, tetapi juga dipahami, dihayati, dan dipraktikkan sesuai konteks 

kehidupan umat. Teori eksegesis adalah bentuk penerimaan terhadap Al-Qur’an melalui 

proses penafsiran makna, di mana tafsir berfungsi sebagai sarana utama untuk 

menjelaskan dan menginterpretasikan teks Al-Qur’an. Secara etimologis, istilah 

eksegesis berasal dari bahasa Yunani yang berarti “penjelasan”, “membawa keluar”, atau 

“eksposisi”, yang mengacu pada upaya menyingkap dan menjelaskan kandungan sebuah 

 
14 Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D, 2020. 
15 H.S Sahir, Metodologi Penelitian, 2022. 
16 Sahir, Metodologi Penelitian. 
17 Jani Arni, ‘Teknik Analisa Spasial’, 2022. 
18 Elnaz Iranifard, ‘Comparative Research: An Old Yet Unfamiliar Method’, Journal of Midwifery & 
Reproductive Health, 2022. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

47 

 

teks.19  Konsep ini terlihat jelas dalam kegiatan Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) di 

Bandar Lampung, yang memanfaatkan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai pedoman ruqyah 

sekaligus sarana penyembuhan. Salah satu wujudnya adalah penyusunan buku panduan 

ruqyah dan JRA Bandar Lampung yang rutin mengadakan pelatihan dan ijazahan bagi 

calon praktisi baru. Hal ini membuktikan bahwa teori eksegesis ini secara tidak langsung 

menggambarkan bagaimana JRA menginterpretasikan teks Al-Qur’an ke dalam praktik 

keagamaan dan kehidupan mereka sehari-hari. 

PEMBAHASAN  

Konsep Ruqyah Dalam Islam  

 Ruqyah merupakan salah satu metode penyembuhan dalam Islam yang dilakukan 

dengan membacakan ayat-ayat Al-Qur’ān, zikir, dan doa untuk memohon perlindungan 

serta kesembuhan dari berbagai gangguan, baik yang bersifat medis maupun non medis 

yang diajarkan oleh Rasulullah SAW.20 Secara bahasa, ruqyah berakar dari bahasa Arab, 

yaitu Raqā ar-rāqī ruqyatan wa ruqyan, (اق  -  رُقْيَةً -  وَرُقْيًا  yang berarti bacaan doa (رَقَى-  الرَّ

perlindungan (ta‘wīdh) yang disertai tiupan lembut (nafats), yang secara umum dipahami 

sebagai doa atau bacaan yang digunakan untuk memohon perlindungan.21 Secara istilah, 

ruqyah dapat dipahami sebagai bentuk doa dan perlindungan diri yang dilakukan dengan 

cara membaca ayat-ayat Al-Qur’an, menyebut nama-nama serta sifat-sifat Allah, maupun 

dengan doa yang bersumber dari syariat. Bacaan tersebut dapat menggunakan bahasa 

Arab atau bahasa lain yang maknanya dipahami, disertai tiupan ringan, dengan tujuan 

memohon kesembuhan dari penyakit, menghilangkan penderitaan, atau memenuhi 

berbagai kebutuhan spiritual.22 Menurut Ibn al-Atsir, ruqyah adalah doa perlindungan 

(ʿudzah) yang digunakan untuk menjampi seseorang yang terkena penyakit seperti 

demam, ayan, dan penyakit lainnya.23 

Ruqyah menurut Al-Qarafi, bahwa hanya bacaan yang membawa manfaat yang 

tergolong ruqyah, sedangkan yang menimbulkan mudarat termasuk dalam sihir. 24 

Menurut Perdana Ahmad, terapi ruqyah adalah cara penyembuhan yang dikembangkan 

dari ilmu dan seni untuk mengatasi berbagai jenis penyakit, baik fisik maupun psikis. 

Selain itu, ruqyah juga digunakan sebagai perlindungan dari gangguan makhluk halus dan 

serangan sihir, dengan dasar ajaran yang dicontohkan oleh Rasulullah SAW.25 

Sejarah dan Latar Belakang Berdirinya Komunitas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja 

(JRA) Kota Bandar Lampung 

 
19 Moh. Nurun Alan Nurin, ‘Tipologi Resepsi Al Qur’an : (Kajian Living Quran Di Kelurahan Dinoyo, 
Kecamatan Lowokwaru, Kabupaten Malang’, Central Library of Maulana Malik Ibrahim State Islamic 
University of Malang, 2020, p. Hal 1-81. 
20 Alfiyah Laila Afiyatin, ‘Ruqyah Sebagai Pengobatan Berbasis Spiritual’, 16.2 (2019), pp. 216–26. 
21 Ibnu Manzhur, t.t, hlm. 293 
22 Alama Alaudin Shidiqi. Panduan Ringkas Jam'iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) Sinergitas antara Ruqyah, 

Bekam, Herbal dan Gurah (Thibbun Nabawi). (Ponpes: Sunan Kalijaga 2018).1 
23 ‘Lisān Al-‘Arab Karya Ibn Manẓūr – Jilid Ke-14.”’, 332. 
24 Ahmad Zubaidi, ‘Application of Qordh, Ijarah and Wakalah Bil Ujrah in Aqad Financing on Financial 
Tehcnology’, Al-Risalah, 13.1 (2022), pp. 1–15, doi:10.34005/alrisalah.v13i1.1716. 
25 Sela Mita, Muhammad Rizki Azkiya Badrudin, ‘Etika Sufistik Dalam Penanganan Ruqyah Syar’iyah 
Sufistic Ethicsin Handling Ruqyah Syar’iyah’, CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal, 
04.02 (2024), pp. 309–19 <https://doi.org/10.51192/cons.v4i2.987>. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

48 

 

 Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) merupakan lembaga ruqyah yang berlandaskan 

manhaj Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah dan bernaung di bawah Nahdlatul Ulama (NU). 

Secara nasional, JRA pertama kali berdiri di Pondok Pesantren Sunan Kalijaga, Diwek, 

Jombang, pada 15 Januari 2013 oleh Allamah Alaudin Shidiqy (Gus Amak). Namun, 

perkembangan yang menjadi fokus kajian ini adalah keberadaan dan pertumbuhan JRA 

di Kota Bandar Lampung. 

JRA di Kota Bandar Lampung mulai berkembang pada awal tahun 2018. 

Komunitas ini diinisiasi oleh lima orang praktisi ruqyah Aswaja, yaitu Ustadz Usmuddin, 

Ustadz Ahyar, Ustadz Mohid al-Hafizh (lulusan Universitas Al-Azhar, Mesir), Ustadz 

Nurkholis dan Ibu Kusuma. Kelima tokoh tersebut menjadi pelopor terbentuknya 

pelatihan ruqyah Aswaja pertama di Bandar Lampung. Pelatihan perdana ini diikuti oleh 

praktisi dari 15 kecamatan di wilayah Lampung, termasuk Kota Bandar Lampung. Jumlah 

praktisi awal hanya lima orang yang kemudian menjadi cikal bakal terbentuknya struktur 

organisasi JRA di tingkat kota.  

Pada tanggal 1 Januari 2018, dibentuklah Yayasan Jam’iyyah Ruqyah Aswaja 

(JRA) Kota Bandar Lampung sebagai wadah resmi bagi kegiatan dakwah, pelatihan, dan 

praktik ruqyah syar’iyyah. Dalam struktur awal organisasi ini, Ustadz Nurkholis diangkat 

sebagai Ketua JRA Kota Bandar Lampung, yang kemudian berperan sentral dalam 

memperluas pengaruh dan kegiatan JRA di berbagai kecamatan. Melalui kepemimpinan 

beliau, JRA Bandar Lampung tumbuh menjadi lembaga ruqyah yang aktif dalam 

pelayanan pengobatan Islami, penguatan akidah masyarakat, serta pelestarian ajaran 

Ahlussunnah wal Jama’ah secara terorganisir dan berkelanjut. Pendirian yayasan ini 

bertujuan memperluas akses masyarakat terhadap layanan pengobatan Islami serta 

memperkuat peran JRA dalam penyelenggaraan kegiatan secara terstruktur sesuai dengan 

manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah. 

Kegiatan pelatihan lanjutan dilaksanakan dengan jumlah peserta yang terus 

meningkat hingga mencapai sekitar 100 orang yang tersebar di 20 kecamatan di Kota 

Bandar Lampung. Setiap kecamatan memiliki perwakilan praktisi ruqyah, dengan jumlah 

terbanyak berada di Kecamatan Kemiling yang mencapai sekitar 35 praktisi aktif. Secara 

kelembagaan, JRA di Bandar Lampung memiliki 104 Pengurus Cabang (PC) dan 70 

Pengurus Anak Cabang (PAC) yang tersebar di berbagai wilayah kota. Di antara cabang-

cabang yang aktif yaitu di Kecamatan Sukarame, Langkapura, Bumi Waras, dan 

Kemiling, di mana masing-masing telah menjalankan kegiatan pelayanan pengobatan 

ruqyah secara rutin. Beberapa cabang juga memiliki Ruqyah Center sebagai pusat 

kegiatan terapi dan konsultasi keagamaan. Adapun tugas kepengurusan lokal meliputi 

koordinasi terapi, pembinaan anggota, serta pelaksanaan kegiatan dakwah agar organisasi 

berjalan dengan tertib dan berkesinambungan.26 

Adapun latar belakang berdirinya JRA di Kota Bandar Lampung tidak terlepas 

dari dinamika sosial-keagamaan masyarakat. Munculnya pandangan sebagian kelompok 

yang menilai praktik ruqyah ala Ahlussunnah wal Jama’ah, serta tradisi seperti tahlil dan 

doa bersama sebagai amalan bid‘ah, menjadi faktor pendorong berdirinya komunitas ini. 

Melalui kegiatan ruqyah yang berlandaskan Al-Qur’an dan doa-doa ma’tsurah, JRA 

Bandar Lampung berupaya meluruskan pemahaman tersebut dan menegaskan bahwa 

 
26 Nurkholis, wawancara 2024. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

49 

 

pengobatan spiritual Islami memiliki dasar yang kuat dalam ajaran Islam. Dengan 

demikian, JRA hadir sebagai wadah dakwah dan pengobatan alternatif yang meneguhkan 

nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah di tengah masyarakat Bandar Lampung.27 

 JRA memiliki buku saku  Panduan Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) yang terdiri 

dari 69 halaman memuat berbagai metode ruqyah, antara lain penggunaan air, sentuhan, 

pijatan, tiupan, serta bacaan tertentu untuk menangani penyakit medis seperti gatal, 

demam, dan stroke, maupun penyakit non-medis seperti pengusiran jinn dan penetralan 

tempat angker. Buku ini juga dilengkapi metode diagnosis melalui telapak tangan yang 

berfungsi sebagai langkah awal sebelum terapi ruqyah, yang kemudian dilanjutkan 

dengan dhikr dan awrād sesuai dengan kondisi pasien.28 Kemudian di dalamnya ada ayat 

ruqyah standar, ayat syifa untuk gangguan medis, gangguan non medis seperti ayat 

pembakar, ayat penyiksa dan ayat pembatal sihir. Selain itu, buku ini memuat ayat-ayat 

ruqyah standar, ayat-ayat syifā’ untuk gangguan medis, serta ayat-ayat untuk gangguan 

non-medis seperti ayat pembakar, ayat penyiksa, dan ayat pembatal sihir.29 

 Secara terminologis, kata jam’iyyah dimaknai sebagai wadah atau organisasi yang 

bertujuan memenuhi kebutuhan bersama berdasarkan nilai-nilai Islam. Sedangkan ruqyah 

dipahami sebagai metode pengobatan spiritual melalui bacaan doa-doa syar’i, ayat-ayat 

al-Qur’an, dan ajaran Rasulullah SAW. 30  Prinsip Ruqyah Aswaja di Kota Bandar 

Lampung adalah bahwa kesembuhan merupakan hak prerogatif Allah Swt sehingga 

pasien tidak boleh bergantung pada peruqyah maupun bacaan ruqyah. Al-Qur’an 

dipahami sebagai pengobatan utama, bukan sekadar alternatif. Metode yang bersifat 

kekerasan fisik, seperti menjambak, memukul, atau menendang pasien, tidak 

diperkenankan. Meskipun secara umum Ruqyah Aswaja dan Ruqyah Syar‘iyyah sama-

sama menggunakan ayat al-Qur’an, Ruqyah Aswaja memiliki kekhasan tersendiri, yakni 

dengan didahului pembacaan tahlīl dan tawassul sebelum terapi dimulai. dengan 

demikian, JRA memposisikan dirinya bukan hanya sebagai pelaksana terapi ruqyah, 

tetapi juga sebagai motor dakwah Islam berlandaskan manhaj Ahl al-Sunnah wa al-

Jamā‘ah, yang mempertegas aspek akidah, ibadah, dan akhlak. Semangat dakwah al-

Qur’an yang rahmatan lil-‘alamīn, JRA menghadirkan pendekatan ruqyah syar’iyyah 

yang tidak hanya berorientasi pada penyembuhan fisik, tetapi juga pada penguatan 

spiritual. Keberadaannya menjadi bukti bahwa praktik pengobatan Islami dapat 

terintegrasi dengan gerakan dakwah, sekaligus memperluas makna ruqyah sebagai media 

pengobatan dan sarana penyebaran ajaran Islam yang inklusif, kontekstual, dan berakar 

kuat pada tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah. 

Tahap Pelaksanaan Ruqyah di Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan ketua, pengurus dan praktisi JRA di Kota 

Bandar Lampung, tata cara meruqyah dilakukan secara bertahap sebagai berikut: 

 
27 Kusuma, wawancara 2024 
28Rofik Maftuh, ‘Kontestasi Identitas Dalam Pengobatan Ala Nabi; Kajian Fenomenologi Atas 
Munculnya Jam’iyah Ruqyah Aswaja’, Jurnal Kajian Islam Interdisipliner, 4.1 (2021), p. 59, 
doi:10.14421/jkii.v4i1.1078. 
29 Alama Alaudin Shidiqi. Panduan Ringkas Jam'iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) Sinergitas antara 
Ruqyah, Bekam, Herbal dan Gurah (Thibbun Nabawi). (Ponpes: Sunan Kalijaga 2018).81 
30 Arni Arni, ‘Implementasi Ruqyah Syar’iyah Sebagai Alternatif Psikoterapi Dalam Kajian Psikologi 
Islam’, Jurnal Studia Insania, 9.1 (2021), p. 1, doi:10.18592/jsi.v9i1.3923. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

50 

 

a. Niat Ruqyah 

“Sebelum membaca ruqyah, kami selalu niatkan dengan tulus agar bacaan ini 

membawa keberkahan. Niatnya tidak hanya untuk diri sendiri, tapi juga untuk 

keluarga, guru, dan seluruh umat yang saleh. Ini penting supaya hati kita benar-

benar ikhlas.31  

وْف يَّة    ال حُونَ وَكَا نوََ ى سَاداَتُ الصُّ طَة  الأبَات الْقرُْآن كَمَا نوََى أهَْلنَُا وَابَاتنَُا الصَّ قْيَة  بوَاس   الفاتحة بن يَّة  ق رَاءَة  الرُّ

مْ وَأنََّ اللَ  مْ وَق رَاتتَنََا ف ي ق رَات ه  لُ بيَْننََا في نتهم وَأعَْمَالنََا ف ي أعَْمَال ه   وَكَما نَوَى مَشَاي يْخُ النَّضَة  الْعلُمََاء  أنََّ اللَ يدُْخ 

لْمَ وَالْعمََلَ  َ يَرْزُقنَُا الع  وْحَ وَالتَّوْبَةَ النَّ صُوْحَ، وَأنََّ اللََّّ سُوحَ وَص  لََحَ الْجَسَد  وَالرُّ  يَرْزُقنَُا الفتُوُحَ وَالمُنْوْحَ وَالرَّ

حَن   ت  الْف تنَ  وَالْم  لََّ نْ مُض  يرُنَا م  بُ عَنَّا غَيْظَ قلُوُْب نَا وَيجُ  لَلَ, وَأنََّ اللَ يغَْف رُ لنََا ذنُوُبَنَا وَيذُْه  نَ الريع والزَّ  وَيَحْفظَْنَا م 

ه  النَّيَّة  وَل كُل   بيََّةٍ صَ ال حَة   حْمَةَ وَالْبَرَكَةَ وَعَلَى هَذ  حَةَ وَالْعَاف يَةَ وَالرَّ نْهَا وَمَا بطََنَ, وَأنََّ اللَ يَرْزُقنَُا الص    مَا ظَهَرَ م 

 الْفَات حَة

b. Hadiah Fatihah 

“Setelah niat, kami langsung membaca Fatihah, urutannya dimulai dari Rasulullah 

SAW, para syaikh, hingga Mujiz kami. Tujuannya agar doa kami tersambung 

dengan guru-guru dan ulama saleh dalam sanad JRA. Rasanya lebih khusyuk, dan 

keberkahannya terasa ketika dibaca dengan hati yang ikhlas. Fatihah ini bukan 

sekadar bacaan, tapi jembatan spiritual. Kami percaya, dengan membacanya 

berturut-turut sesuai sanad, doa kami tersambung dengan guru-guru terdahulu dan 

mendapatkan keberkahan.” 

c. Sholawat Thibbil Qulub 

“Sholawat Thibbil Qulub dibacakan untuk memohon keselamatan dan 

kesembuhan hati, badan, penglihatan, dan jiwa. Selain itu, sholawat ini juga 

memohon keberkahan bagi Nabi Muhammad SAW, keluarganya, dan para 

sahabat. Membacanya dengan khusyuk agar hati terasa lebih tenang dan fokus. 

يَائ هَا وَقوُْت  الأرَْوَاح   فَائ هَا وَنوُْر  الْأبَْصَار  وَض  ب  الْقلُوُْب  وَ دوََائ هَا وَعَاف يَة  الْأبَْداَن  وَش  دٍ ط  نَا مُحَمَّ  للَّهُمَّ صَل   عَلَى سَي  د 

ذاَئ هَا وَعَلَى آل ه  وَصَحْب ه  وَسَلَّمْ   وَغ 

d. Bacaan ruqyah standar sesuai panduan,dan membaca ayat perbentengan diri. 

“Tahap terakhir, kami membaca ayat-ayat ruqyah standar. Ini berfungsi sebagai 

perbentengan diri dari gangguan makhluk halus, pandangan buruk, kemarahan, 

dan fitnah. Setiap anggota JRA wajib membacanya agar selalu merasa aman dan 

kuat secara spiritual.”32 

نْ شَر   مَا خَلقََ  ات  م   أعَُوذُ ب كَل مَات  اللََّّ  التَّ امَّ

ة نْ كُل   عَيْنٍ لََ مَّ ةٌ، وَم  نْ كُل   شَيْطَانٍ وَهَامَّ ة  م   أعَُوذُ ب كَل مَات  اللََّّ  التَّامَّ

، وَأَ نْ يَحْضُرُونَ  ين  نْ هَمَزَات  الشَّيَاط  ه ، وَم  بَاد  ، وَشَر   ع  قَاب ه  ، وَع  نْ غَضَب ه  ات  م   أعَُوذُ ب كَل مَات  الل  التَّامَّ

رُ  دُ وَ أحََاذ  نْ شَر   مَا أجَ  ة  اللََّّ  وَ قدُْرَت ه  م  زَّ   أعَُوْذُ ب ع 

 
31 Nurkholis, wawancara 2024. 
32 Nurkholis, wawancara 2024. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

51 

 

Aku berlindung dengan kalimat-kalimat Allah yang sempurna dari kejahatan 

makhluk yang Dia ciptakan.33 

Aku berlindung dengan kalimat-kalimat Allah yang sempurna dari setiap setan 

dan binatang berbahaya, serta dari setiap pandangan mata jahat. 

Aku berlindung dengan kalimat-kalimat Allah yang sempurna dari murka-Nya, 

hukuman-Nya, kejahatan hamba-hamba-Nya, bisikan-bisikan setan, dan dari 

kehadiran mereka di sisiku. 

Aku berlindung dengan kemuliaan dan kekuasaan Allah dari kejahatan yang aku 

rasakan dan yang aku khawatirkan. 

Profil Singkat Wahbah Az-Zuhaili dan Tafsir Al-Munir 

Wahbah Az-Zuhaili, yang memiliki nama lengkap Wahbah bin Mustafa bin 

Wahbah al-Zuhaili dan dikenal dengan kunyah Abu ‘Ubadah, lahir pada 6 Maret 1932 di 

Desa Dir ‘Atiyyah, Kecamatan Faiha, Provinsi Damaskus, Suriah. Ia berasal dari keluarga 

yang dikenal saleh dan taat beragama. Ayahnya merupakan seorang petani yang juga 

hafal Al-Qur’an, serta memiliki cita-cita agar anak-anaknya tumbuh menjadi generasi 

yang berilmu, berakhlak, dan berkontribusi bagi umat Islam. Dalam lingkungan keluarga 

yang religius tersebut, Wahbah kecil tumbuh dengan semangat keagamaan yang kuat 

hingga berhasil menghafal Al-Qur’an pada usia muda. 

Pendidikan dasar hingga menengah ia tempuh di kampung halamannya, kemudian 

melanjutkan studi ke Universitas Al-Azhar, Mesir, di mana ia meraih gelar sarjana pada 

tahun 1956 dengan predikat sangat memuaskan. Selain itu, Wahbah az-Zuhaili juga 

memperdalam ilmu hukum di Universitas ‘Ain al-Syam, Mesir, dan berhasil 

menyelesaikan studinya pada tahun 1957. Kombinasi antara pendidikan keagamaan di 

Al-Azhar dan pendidikan hukum di Universitas ‘Ain al-Syam membentuk keilmuan 

Wahbah yang komprehensif, sehingga kelak menjadikannya sebagai salah satu ulama 

besar dan mufasir kontemporer terkemuka yang mampu menggabungkan pendekatan 

tafsir, fiqh, dan hukum Islam.34 

Tafsir al-Munir merupakan karya monumental Wahbah az-Zuhaili berbentuk 

ensiklopedia tafsir Al-Qur’an yang terdiri atas 30 juz dalam 16 jilid, dengan sekitar 9.000 

halaman. Nama al-Tafsir al-Munir yang berarti “tafsir yang cemerlang” mencerminkan 

semangat pencerahan dan kedalaman makna yang diusung oleh penulisnya. Motivasi 

utama Wahbah az-Zuhaili dalam penulisan tafsir ini dilandasi oleh kecintaannya terhadap 

Al-Qur’an. Dalam muqaddimahnya, beliau menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan 

sumber inspirasi utama bagi seluruh aspek kehidupan, spiritual, sosial, budaya, dan ilmu 

pengetahuan serta relevan dengan dinamika modern.35 

 
33 H.R Muslim (4/2080 no. 2708- 2709), An Nasai dalamAs Sunan Al Kubra (6/151 no. 10421, 
10424, 10425, 10428), dan At Tirmidzi dalamJaminya (5/496 no. 3437), dan lain-lain. 
34 Nana Najatul Huda, ‘Review of Tafsir Al-Munir Fi Al-Syari’ah Wa Al-’Aqidah Wa Al-Manhaj Creation 
Wahbah Azzuhaili’, Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qurân Dan Tafsir, 2.2 (2023), pp. 144–50 
<https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/mashadiruna/article/view/25237>. 
35 Wahbah az-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, (Beirut: Dar al-
Fikr, 2013). 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

52 

 

Secara metodologis, Tafsir al-Munir menggabungkan pendekatan bi al-ma’tsūr 

(berdasarkan riwayat) dan bi al-ra’y (rasional-ijtihadi), dengan metode tahlili (analitis) 

yang disertai unsur semi-tematik.36  Setiap ayat dijelaskan secara runtut dan lengkap, 

disertai penjelasan tentang asbāb al-nuzūl (sebab-sebab turunnya ayat), perbedaan qirā’āt 

(variasi bacaan Al-Qur’an), analisis i‘rāb (tata bahasa Arab), serta aspek sastra Arab atau 

balāghah (retorika dan keindahan bahasa).37  Coraknya yang kuat dalam bidang fiqh 

menjadikan tafsir ini menonjol dalam menjelaskan ayat-ayat hukum secara komprehensif 

dan moderat. Melalui karyanya al-Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-

Manhaj, Wahbah menegaskan bahwa tujuan utamanya adalah menghadirkan pemahaman 

Al-Qur’an yang menyeluruh sebagai pedoman akidah, syariah, dan manhaj hidup umat 

Islam. 

Persepsi Ayat-ayat Ruqyah Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA)  

 Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa praktisi ruqyah di Jam’iyyah 

Ruqyah Aswaja (JRA), diperoleh pemahaman bahwa ayat-ayat ruqyah dipersepsikan 

memiliki fungsi yang berbeda-beda sesuai dengan kebutuhan pasien. Ayat-ayat tersebut 

meliputi ayat ruqyah standar, ayat pembatal sihir, ayat ‘ain, ayat syifa, dan ayat pembakar.  

1. Ruqyah Standar (Q.S Al-Falaq) 

“Al-Falaq sering digunakan untuk memohon perlindungan dari kejahatan 

makhluk, termasuk sihir dan gangguan mental. Surat   َالْفَلق ب رَب    أعَُوذُ   memiliki قلُْ 

makna permohonan perlindungan kepada Tuhan yang menguasai waktu subuh. 

Firman  ََنْ شَر   مَا خَلق نْ  berarti dari kejahatan makhluk ciptaan-Nya, sedangkan م   وَم 

قٍ إ ذاَ وَقبََ   bermakna dari kejahatan malam ketika telah gelap gulita. Namun) شَر   غَاس 

yang dimaksud dengan ‘gelap gulita’ di sini tidak hanya malam secara fisik, 

melainkan juga menggambarkan kondisi batin manusia yang gelap seperti pikiran 

yang ruwet, penyakit psikis, atau gangguan mental. Adapun   نْ شَر   النَّفَّاثاَت  ف ي الْعقَُد  وَم 

menunjukkan permohonan perlindungan dari tukang sihir yang meniup pada 

buhul-buhul (simpul-simpul), sedangkan  َحَسَد إ ذاَ  دٍ  حَاس  شَر    نْ   bermakna agarوَم 

terhindar dari kejahatan orang yang dengki.” Maksud dari ayat-ayat tersebut 

bukan hanya untuk melindungi diri dari sihir secara fisik, tetapi juga dari 

gangguan psikis yang berasal dari diri sendiri, seperti was-was, prasangka buruk, 

dan tekanan pikiran. Kadang gangguan yang dirasakan seseorang bukan karena 

sihir langsung, melainkan akibat dari ucapan orang lain atau lemahnya mental 

yang membuat hati menjadi sempit dan pikirannya menjadi kacau.38 

2. Pembatal Sihir (Q.S Thaha ayat 80-81) 

“Ayat ini menjadi salah satu bacaan penting dalam menangani pasien yang terkena 

sihir. Narasumber menjelaskan sebagai berikut: Lemparkan apa yang hendak 

kamu lemparkan di tangan kananmu ( َين ك يمَ  ف ي  مَا   تلَْقَفْ ) niscaya akan menelan (ألَْق  

 apa-apa yang mereka perbuat. Sesungguhnya apa yang mereka perbuat (مَا صَنعَوُا

رٍ ) سَاح  كَيْدُ  صَنعَوُا  أتَىَ) adalah tipu daya tukang sihir, dan (إ نَّمَا  رُ   حَيْثُ  السَّاح  يفُْل حُ   (وَلََ 

tidak akan menang tukang sihir itu dari mana pun ia datang. Ayat ini jelas 

menggambarkan bahwa yang hak pasti akan menang atas yang batil. Itu adalah 

 
36 Islamiyah Islamiyah, ‘Metode Dan Corak Kitab Tafsir Al-Tafsir Al-Munir’, Al-Thiqah : Jurnal Ilmu 
Keislaman, 5.2 (2022), p. 25, doi:10.56594/althiqah.v5i2.77. 
37 Hermansyah, ‘Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah Zhuhaily’, Jurnal El-
Hikmah, Vol. VIII (2020), p. Hlm. 25. 
38 Fauzi, anggota JRA Kota Bandar Lampung, wawancara (07 Juli 2025) 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

53 

 

hak Allah yang berfirman kepada Nabi Musa ketika berhadapan dengan para 

tukang sihir. Sama halnya dengan kami ketika melakukan ruqyah, kami 

berdakwah kepada orang yang terkena sihir bahwa tukang sihir tidak mungkin 

akan menang, karena yang benar pasti menang sebagaimana janji Allah.” Di JRA, 

kami sampaikan kepada pasien bahwa ruqyah ini adalah bagian dari dakwah. Jadi 

ketika kami meruqyah orang yang terkena sihir, jika di dalam tubuhnya terdapat 

jin yang belum beriman, maka kami ajak untuk beriman kepada Allah. Kami 

islamkan jin tersebut agar tidak lagi menyakiti manusia. Karena dakwah itu tidak 

hanya kepada manusia, tapi juga kepada makhluk gaib yang berbuat zalim. Maka 

ayat ini kami bacakan sebagai bentuk keyakinan bahwa tidak ada sihir yang bisa 

mengalahkan kekuasaan Allah. Maka ayat ini di baca untuk membatalkan sebuah 

sihir. 39 

3. Ayat A’in (Q.S Al-Qolam 51) 

“Ayat ini dijelaskan bahwa Surah Al-Qalam ayat 51 digunakan dalam praktik 

ruqyah untuk menangani pasien yang diduga mengalami gangguan ‘ain atau 

penyakit akibat pandangan mata. Pada zaman dahulu, di tanah Arab ada kebiasaan 

orang yang bisa membinasakan binatang atau manusia hanya dengan pandangan 

tajam. Hal ini juga pernah ingin dilakukan kepada Nabi Muhammad SAW, tetapi 

Allah melindunginya sebagaimana janji-Nya dalam Surah Al-Maidah ayat 67. 

Orang yang terkena ‘ain biasanya karena pujian, ucapan, atau pandangan yang 

berlebihan tanpa disertai rasa kebesaran kepada Allah. Salah satunya pada masa 

Nabi SAW juga sudah ada yang seperti itu. Maka orang-orang yang terkena ‘ain 

atau yang terindikasi gangguan ‘ain bisa dibacakan ayat ini agar ingat bahwa 

pandangan yang terlalu berlebihan dapat membinasakan sesuatu yang baik. 

Misalnya, ketika seseorang hafal Al-Qur’an, tetapi orang tuanya memandangnya 

dengan berlebihan, itu bisa menyebabkan hilangnya hafalan anak tersebut. Begitu 

juga dengan orang tua yang memiliki anak saleh, cantik, atau tampan, jika 

memandangnya dengan tatapan kosong tanpa mengingat kebesaran Allah, itu bisa 

menjadi penyebab datangnya ‘ain. Di masyarakat Arab dahulu, fenomena seperti 

ini sudah ada. Maka di JRA, salah satu ayat yang dibacakan untuk orang yang 

terkena ‘ain adalah ayat dalam Surah Al-Qalam. Bahkan kadang bisa juga 

digunakan pada anak-anak yang demam atau panas, karena gangguan ‘ain sering 

kali muncul dalam bentuk gejala seperti itu.”40 

 

4. Ayat Syifa (Q.S Al-Isra ayat 82 )  

“Ayat ini dijelaskan bahwa Surah Al-Isra’ ayat 82 menjadi dasar utama bagi 

praktik ruqyah dan pengobatan berbasis Al-Qur’an di lingkungan JRA. Dan Allah 

menurunkan Al-Qur’an sebagai sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi 

orang-orang mukmin. Nah, kenapa ayat ini dijadikan sebagai ayat syifa? Karena 

jelas, di situ disebutkan Al-Qur’an itu menjadi penyembuh dan penawar  baik 

untuk hati yang sakit maupun pikiran yang sakit. Allah berfirman: “Dan Kami 

turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi orang-

orang yang beriman, dan Al-Qur’an itu tidaklah menambah kepada orang-orang 

yang zalim selain kerugian.” (Q.S. Al-Isra’ [17]: 82) di JRA, ayat ini digunakan 

sebagai ayat syifa dan juga termasuk dalam ruqyah standar. Karena di situ sudah 

 
39 Fauzi, wawancara 2025. 
40 Kusuma Asri, Wakil Ketua Praktisi JRA, wawancara (14 Agustus 2025) 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

54 

 

jelas bahwa Al-Qur’an menjadi obat. Tapi khusus untuk orang-orang yang 

beriman, sebagaimana disebut lil-mu’minīn. Kalau orang dzalim atau tidak 

percaya, maka justru rugi, sebagaimana dalam ayatnya: ينَ إ لََّ خَسَارًا يدُ الظَّال م   Jadi وَلََ يَز 

kalau orang beriman, dia akan senang berobat dengan Al-Qur’an, baik sakitnya 

medis maupun nonmedis. Ketika dibacakan ayat Al-Qur’an, hatinya akan tenang, 

karena Al-Qur’an menjadi penawar. Misalnya, walau yang sakit fisiknya seperti 

kaki terkilir, tapi kalau hatinya tenang dan beriman kepada Allah, maka itu juga 

bagian dari penyembuhan. Kalau hati terang dan dirahmati Allah, Allah akan 

memudahkan jalan kesembuhannya, mungkin dengan cara dipertemukan dengan 

obat yang tepat atau dimudahkan dalam ikhtiar berobat.”41 

5. Q.S An-Nahl ayat 69 

“Ayat ini dijelaskan bahwa pengobatan dalam JRA memiliki tiga unsur utama, 

yaitu ilmiah, ilahiah, dan alamiah. Ilmiah itu sudah jelas menggunakan ilmu 

agama dan thibbun nabawi (pengobatan ala Nabi), ilahiah jelas karena niatnya 

lillāhi ta‘ālā, dan alamiah itu disinergikan dengan keduanya. Maka di JRA ada 

ramuan atau obat-obat herbal yang dibuat oleh tim JRA atau Nabawi, karena hal 

ini diambil dari ayat dalam Surah An-Nahl ayat 69: “Kemudian makanlah dari 

tiap-tiap macam buah-buahan dan tempuhlah jalan Tuhanmu yang telah 

dimudahkan (bagimu). Dari perut lebah itu keluar cairan yang bermacam-macam 

warnanya, di dalamnya terdapat obat yang menyembuhkan bagi manusia.” (Q.S. 

An-Nahl [16]: 69). Maksudnya, apa yang difirmankan oleh Allah pasti baik. 

Buah-buahan yang disebut dalam Al-Qur’an memiliki manfaatnya masing-

masing. Allah juga menyebut bahwa dari perut lebah keluar cairan berwarna yang 

menjadi obat bagi manusia. Nah, dari situlah dasar JRA dalam menggunakan 

madu dan bahan alami lainnya untuk pengobatan. Jadi, ketika seseorang sakit dan 

ia yakin bahwa madu adalah obat karena Allah yang memerintahkannya, maka 

insyaallah akan datang kesembuhan. Karena sesungguhnya di dalam madu itu 

terdapat tanda-tanda kebesaran Allah bagi orang-orang yang berpikir. Maka kita 

disuruh meminumnya dengan niat dan keyakinan bahwa Allah-lah penyembuh 

sejati.42 

6. Al-Anbiya ayat 69 

Dengan kisah Nabi yang di perintahkan di bakar oleh kaum nya pada zaman itu  

dan kemudian Allah berfirman   َيْم سَلٰمًا عَلٰٰٓى ا بْرٰه   wahai api jadi api“ قلُْنَا يٰنَارُ كُوْن يْ بَرْداً وَّ

di perintahkan oleh allah menjadi dingin  dan keselamatan ibrahim.” Api 

merupakan salah satu bala tentara Allah, api cenderung panas sama halnya seperti 

ketika sakit demam. Meski konteksnya berbeda, namun diyakini bahwa api yang 

begitu saja bisa dingin ketika diperintahkan oleh Allah, apalagi hanya panas yang 

ada di dalam tubuh manusia. Panas tersebut ada sebabnya di dalam tubuh manusia, 

bisa jadi metabolisme tubuh yang kurang  atau lainnya, sedangkan manusia adalah 

makhluk, ketika makhluk kita bacakan Qur’an, pasti makhluk tersebut akan 

berfikir karena hanya Allah lah yang berkuasa, maka ketika ada orang yang 

demam, terapi dilakukan sembari menyentuh bagian tubuh yang panas. Panas 

merupakan makhluk, ktika makhluk dibacakan ayat Al-Qur’an, pasti akan tunduk 

 
41 Kusuma, wawancara 2025 
42 Nurkholis, Ketua Jam’iyyah Ruqyah Aswaja, wawancara kedua (15 Agustus 2025). 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

55 

 

dan menurut, dan dengan syariat ilahi maka akan menjadi orang yang beriman 

karena berobat dengan Al-Qur’an.43 

7. Ayat Pembakar  (Q.S Al-Imran ayat 181) 

“Ayat ini menjelaskan mengenai penggunaan Surah Ali Imran ayat 181 sebagai 

ayat pembakar dalam penanganan kasus sihir. Ayat pembakar tersebut digunakan 

untuk kasus sihir. Karena di kasus sihir itu ada saja jin dan khodam-khodam yang 

bandel, maka di situ ayat pembakar berfungsi. Yang jelas, ketika dibacakan ayat 

tersebut ada metode ancaman atau tahdīd. Karena di JRA itu kan ada dakwah, 

maka kita dakwahkan dengan metode tahdīd atau pun ancaman kepada bangsa jin 

ataupun khodam yang bandel. Nah, kalau dirasa tidak cukup atau malah melawan, 

maka di sini kita bacakan ayat pembakar, yaitu Surah Āli ‘Imrān ayat 181. Di 

akhir ayat tersebut terdapat lafaz:   يق الْحَر  عَذاَبَ   yang artinya ‘Rasakanlah ذوُقوُا 

olehmu azab yang membakar.’ Walaupun jin dan setan tercipta dari api, tetapi 

dengan ancaman dibakar oleh api Allah, mereka tetap merasa takut. Maka di sini 

pentingnya ayat ancaman atau ayat pembakar ini. Dalam praktiknya, ayat tersebut 

diulang dzūqū ‘adzābal-ḥarīq sampai jin atau khodam yang ada di dalam tubuh 

seseorang yang terindikasi terkena sihir merasa kepanasan, karena ancamannya 

jelas. Allah berfirman: ‘Sungguh, Allah telah mendengar perkataan orang-orang 

yang mengatakan: “Sesungguhnya Allah miskin dan kami kaya.” Kami akan 

mencatat perkataan mereka itu dan perbuatan mereka membunuh para nabi 

tanpa alasan yang benar, dan Kami akan mengatakan (kepada mereka): 

“Rasakanlah azab yang membakar.”’ (Q.S. Āli ‘Imrān [3]: 181)”.44 

Penafsiran Ayat-Ayat Ruqyah Dalam Tafsir Al Munir 

1) Penafsiran Q.S Al- Falaq 1-5 

ن ن شَر   النَّفَّاثاَت  ف ي الْعقَُد  ﴿٤﴾ وَم  قٍ إ ذاَ وَقبََ ﴿٣﴾ وَم  ن شَر   غَاس  ن شَر   مَا خَلقََ ﴿٢﴾ وَم   قلُْ أعَُوذُ ب رَب   الْفَلقَ  ﴿ ١﴾ م 

دٍ إ ذاَ حَسَدَ    شَر   حَاس 

 Sebab turunnya surah al-Mu'awwidzatain (al-Falaq dan an-Naas) berkaitan 

dengan peristiwa sihir yang menimpa Rasulullah saw. Seorang Yahudi bernama Lubaid 

bin A'sham melakukan sihir terhadap Nabi dengan menggunakan media berupa pelepah 

kurma. Di dalamnya diletakkan rambut Nabi yang rontok saat menyisir, potongan gigi 

sisir, serta benang yang diikat sebanyak sebelas simpul dan ditusuk dengan jarum. Karena 

peristiwa ini Allah menurunkan dua surah pelindung, yakni al-Falaq dan an-Naas. Setiap 

kali Nabi membaca satu ayat dari kedua surah tersebut, satu ikatan sihir pun terlepas, 

hingga beliau merasakan kelegaan yang bertahap. Setelah semua simpul terlepas, beliau 

pun sembuh seperti semula, seolah sebelumnya beliau terbelenggu oleh ikatan-ikatan 

tersebut. Pada saat itu, malaikat Jibril juga datang dan melakukan ruqyah kepada 

Rasulullah saw. sambil mengucapkan, “Dengan nama Allah, aku meruqyahmu dari segala 

sesuatu yang mengganggumu, dari kejahatan orang yang dengki dan dari pengaruh ‘ain. 

Semoga Allah menyembuhkanmu.” 

 "Katakanlah,“Aku berlindung kepada Tuhan yang menguasai subuh (fajar,dari 

kejahatan makhluk yang Dia ciptakan.” (al-Falaq 1-2)  

 
43 Fauzi, wawancara 2025. 
44 Nurkholis, wawancara 2025. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

56 

 

 Wahai Nabi, katakanlah: Aku berlindung kepada Tuhan waktu fajar, yaitu Zat 

yang mampu menghilangkan kegelapan malam dan juga dapat menghilangkan segala 

bentuk kejahatan dari makhluk-Nya. Dalam ayat ini terdapat isyarat bahwa Allah yang 

mampu menyinari bumi dari gelapnya malam, juga berkuasa menghilangkan kejahatan 

yang menimpa hamba-Nya. 

 “dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita,”(al-Falaq 3) 

 Aku memohon perlindungan kepada Allah dari bahaya malam saat telah gelap, 

karena malam sering membawa ketakutan dan kekhawatiran akibat munculnya binatang 

buas, serangga, serta orang-orang jahat dan berbuat maksiat. 

  “dan dari kejahatan perempuan-perempuan penyihir yang meniup pada buhul 

buhul (talinya). “(al-Falaq 4) 

  Aku memohon perlindungan dari kejahatan para penyihir yang meniupkan sihir 

pada ikatan-ikatan benang. Istilah an-nafāts berarti tiupan yang disertai ludah kecil, 

meskipun ada juga yang memaknainya sebagai tiupan saja. Menurut Abu Ubaidah, para 

penyihir itu adalah anak-anak perempuan Labid bin al-A'sham, seorang Yahudi yang 

pernah menyihir Nabi Muhammad saw.  

 “dan dari kejahatan orang yang dengki apabila dia dengki.”(al-Falaq 5) 

  Aku memohon perlindungan kepada Allah dari kejahatan orang yang dengki saat 

ia melampiaskan kedengkiannya. Orang yang hasad adalah mereka yang ingin agar 

nikmat yang diberikan Allah kepada orang lain itu hilang. 

  Wahbah Az-Zuhaili menyatakan dalam surah ini Allah secara khusus 

memerintahkan untuk berlindung dari tiga jenis kejahatan utama dari 1) Kejahatan malam 

saat telah gelap, karena banyak bahaya terjadi seperti keluarnya hewan buas, pencurian, 

dan sulitnya pertolongan, 2) Kejahatan para penyihir, terutama perempuan yang 

meniupkan sihir pada simpul-simpul benang dan 3) Kejahatan orang yang hasad, yaitu 

orang yang menginginkan hilangnya nikmat dari orang lain.45 

2) Penafsiran Q.S Thaha 69-70 

۝٦ رُ حَيْثُ اتَٰى  رٍٍۗ وَلََ يفُْل حُ السّٰح  يْن كَ تلَْقَفْ مَا صَنَعوُْاٍۗ ا نَّمَا صَنعَوُْ ا كَيْدُ سٰح   وَالَْق  مَا ف يْ يمَ 

 “Lemparkan apa yang ada di tangan kananmu, niscaya ia akan menelan apa yang 

mereka buat. Sesungguhnya apa yang mereka buat itu hanyalah tipu daya penyihir 

(belaka). Tidak akan menang penyihir itu, dari mana pun ia datang.” 

 Dalam ayat tersebut, tongkat Nabi Musa tidak dijelaskan secara rinci untuk 

menunjukkan keistimewaannya yang tidak seperti tongkat pada umumnya, sebagai 

isyarat bahwa itu merupakan mukjizat. Mukjizat itu pun tampak jelas, membuktikan 

kebenaran dan menghancurkan sihir. Orang-orang tercengang menyaksikannya, dan para 

penyihir pun menyadari bahwa kemampuan tersebut bukanlah sihir, melainkan kekuasaan 

 
45 Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemahan Tafsir Al Munir’, 15, 2013, pp. 31–33. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

57 

 

Allah yang berada di luar kemampuan manusia. Kesadaran ini membawa mereka kepada 

keimanan, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT. 

۝٧٠ ا اٰمَنَّا ب رَب   هٰرُوْنَ وَمُوْسٰى  داً قَالوُْٰٓ  فَالُْق يَ السَّحَرَةُ سُجَّ

 Ketika Nabi Musa melemparkan tongkatnya, tongkat itu berubah menjadi ular 

yang menelan tali-tali dan tongkat milik para penyihir. Mereka pun menyadari bahwa apa 

yang dilakukan Musa bukanlah sihir atau tipu daya, melainkan mukjizat dari Allah Yang 

Maha Berkuasa atas segala sesuatu. Maka mereka beriman kepada Allah dan risalah yang 

dibawa Musa, serta menyatakan keimanan mereka kepada Tuhan semesta alam, Tuhan 

Harun dan Musa. Mereka lebih mengutamakan akhirat daripada dunia, dan memilih 

kebenaran daripada kebatilan. Menurut riwayat dari Ibnu Abbas dan Ubaid bin Umair, 

para penyihir itu di pagi hari masih dalam keadaan musyrik sebagai tukang sihir, namun 

di sore harinya mereka menjadi orang-orang saleh yang mati syahid. Ikrimah juga 

meriwayatkan dari Ibnu Abbas bahwa jumlah penyihir itu sekitar tujuh puluh orang. Al-

Auza’i menambahkan bahwa saat mereka bersujud, surga diperlihatkan kepada mereka, 

sehingga mereka melihatnya secara langsung.46 

3) Penafsiran Q.S Al-Qalam 51 

۝٥١ كْرَ وَيقَوُْلوُْنَ ا نَّهٗ لمََجْ نوُْنٌٌۘ  عوُا الذ   ا سَم  مْ لمََّ ه  يْنَ كَفَرُوْا ليَزُْل قوُْنكََ ب ابَْصَار   وَا نْ يَّكَادُ الَّذ 

 “Sesungguhnya orang-orang yang kufur itu hampir-hampir menggelincirkanmu 

dengan pandangan matanya ketika mereka mendengar Al-Qur’an dan berkata, 

“Sesungguhnya dia (Nabi Muhammad) benar-benar orang gila.”(al-Qalam:51) 

Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa permusuhan orang-orang kafir terhadap 

Nabi Muhammad saw, semakin memuncak ketika mereka mendengar beliau membaca 

Al-Qur’an, mereka memandang dengan tatapan tajam yang dipenuhi kebencian, 

kedengkian, dan kemarahan, seolah-olah pandangan tersebut mampu mencelakakan atau 

menjatuhkan beliau. 

 Al-Harawi menjelaskan bahwa orang-orang kafir ingin mencelakai Nabi 

Muhammad saw dengan pandangan mata mereka, dengan tujuan menjatuhkan kedudukan 

beliau yang telah Allah anugerahkan karena permusuhan yang mendalam. Namun, Ibnu 

Qutaibah menolak pandangan tersebut. Ia menegaskan bahwa maksud ayat bukanlah 

pandangan mata yang membawa kekaguman, melainkan tatapan tajam penuh kebencian 

saat Nabi membaca Al-Qur’an, seakan-akan bisa menjatuhkan beliau. Ibnu Katsir 

menafsirkan bahwa maksud ayat ini adalah kecemburuan dan kebencian mereka terhadap 

Nabi. Jika bukan karena perlindungan Allah, mereka bisa saja mencelakakan beliau. 

Beberapa ulama berpendapat bahwa ayat ini menjadi dalil bahwa pengaruh pandangan 

mata (‘ain) adalah nyata dan dapat terjadi atas izin Allah, Kemudian menurut Hasan Al-

Basri obat terkena pengaruh A’in adalah membaca ini.47 

4) Penafsiran Q.S Al-Isra ayat 82 

۝٨٢ يْنَ ا لََّ  خَسَارًا  يْدُ الظّٰل م  ن يْنَ  وَلََ يَز  رَحْمَةٌ ل  لْمُؤْم  فَاۤءٌ وَّ نَ الْقرُْاٰن  مَا هوَُ ش  لُ م   وَننَُز  

 
46 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 8, Sustainability (Switzerland), 2019, XI. 
47 Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemahan Tafsir Al Munir’. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

58 

 

 “Kami turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi 

orang-orang mukmin, sedangkan bagi orang-orang zalim (Al-Qur’an itu) hanya akan 

menambah kerugian.”(al-Isra ayat 82) 

Segala sesuatu yang bersumber dari Al-Qur’an merupakan penawar bagi kaum 

Mukmin. Melalui Al-Qur’an, keimanan mereka semakin bertambah dan mereka dapat 

memperbaiki aspek keagamaannya. Sebab, Al-Qur’an mampu membersihkan hati dari 

berbagai penyakit, seperti keraguan, kemunafikan, kesyirikan, kesesatan, kekafiran, dan 

kebodohan. Al-Qur’an menyembuhkan semua penyakit tersebut dan  menjadi rahmat bagi 

orang-orang yang beriman, membenarkannya, serta mengikuti ajarannya. Sebab, Al-

Qur’an membimbing kepada keimanan, kebijaksanaan, dan kebaikan, yang 

mengantarkan seseorang menuju surga dan menjauhkannya dari azab. Ad-Dailami 

meriwayatkan dalam Musnad al-Firdaus dari Nabi saw.: 

"Barangsiapa tidak sembuh dengan bacaan Al-Qur’an, maka Allah tidak akan 

menyembuhkannya." (HR. ad-Dailami) 

 Adapun orang-orang yang zalim tidak akan memperoleh manfaat dari Al-Qur’an. 

Mereka tidak menghafalnya dan tidak pula memahaminya, karena Allah telah menjadikan 

Al-Qur’an sebagai penawar dan rahmat khusus bagi orang-orang yang beriman.48 

5) Penafsiranm Q.S Nahl 69 

ٍۗ ا نَّ  فَاۤءٌ ل  لنَّاس  خْتلَ فٌ الَْوَانهُٗۖٗ ف يْه   ش  نْ بطُُوْن هَا شَرَابٌ مُّ يْ سُبلَُ رَب  ك  ذلُلًٍَُۗ يَخْرُجُ م  نْ كُل   الثَّمَرٰت  فَاسْلكُ   ثمَُّ كُل يْ  م 

۝٦٩ يَةً ل  قوَْمٍ يَّتفَكََّرُوْنَ   ف يْ ذٰل كَ لََٰ

 “Kemudian, makanlah (wahai lebah) dari segala (macam) buah-buahan lalu 

tempuhlah jalan-jalan Tuhanmu yang telah dimudahkan (bagimu).” Dari perutnya itu 

keluar minuman (madu) yang beraneka warnanya. Di dalamnya terdapat obat bagi 

manusia. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda (kebesaran 

Allah) bagi kaum yang berpikir.” 

 Surah An-Nahl ayat 69, Allah SWT menyebut bahwa dari perut lebah keluar 

cairan (madu) yang memiliki berbagai warna, seperti putih, kuning, dan merah. Madu ini 

mengandung banyak manfaat, termasuk sebagai minuman dan obat untuk berbagai 

penyakit. Para ulama menafsirkan bahwa madu memiliki tiga karakteristik utama. 

Pertama, madu bisa dikonsumsi langsung atau dijadikan bahan campuran minuman. 

Kedua, warnanya beragam tergantung jenis lebah dan bunga yang dihisapnya. Ketiga, 

madu dikenal sebagai penyembuh alami bagi berbagai jenis penyakit. Dalam hadis 

riwayat Ibnu Majah dari Ibnu Mas’ud r.a., Rasulullah saw. bersabda:49 

"Lakukanlah pengobatan dengan dua hal, yaitu madu dan Al-Qur’an." 

Penelitian medis modern menunjukkan bahwa madu mengandung sekitar 25%–

40% glukosa, 30%–45% fruktosa (levulosa), dan 15%–25% air. Selain sebagai sumber 

energi, madu juga bermanfaat sebagai tonikum (penguat tubuh), penetral racun (seperti 

arsen, merkuri, emas, dan morfin), serta membantu proses penyembuhan berbagai 

 
48 Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 8, XI. 
49 W Marpaung, Pengantar Hadis-Hadis Kesehatan, 2019, XVII. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

59 

 

gangguan, seperti penyakit hati, gangguan pencernaan, infeksi virus (seperti tifus dan 

cacar), gangguan jantung, hingga radang otak dan ginjal. 

 Wahbah Az-Zuhaili menjelaskan Lebah memberikan banyak manfaat, tidak 

hanya bagi pepohonan dan tumbuhan, tetapi juga bagi manusia. Madu yang dihasilkannya 

bermanfaat sebagai obat penyembuh berbagai penyakit. Seluruh proses dan hasil dari 

aktivitas lebah ini menjadi bukti nyata adanya Tuhan Yang Maha Menciptakan dan Maha 

Memberi ilham, bagi siapa saja yang mau menggunakan akal pikirannya untuk 

memperhatikan dan merenungkan keajaiban ciptaan-Nya.50 

6) Penafsiran Al-Anbiya ayat 69 

يْمَ   ۝ سَلٰمًا عَلٰٰٓى ا بْرٰه   قلُْنَا يٰنَارُ  كُوْن يْ  بَرْداً وَّ
“Kami (Allah) berfirman, “Wahai api, jadilah dingin dan keselamatan bagi 

Ibrahim!” 

 

 Allah SWT, yang berfirman dalam Surah Al-Anbiya ayat 69, "Wahai api, 

jadilah kamu dingin dan keselamatan bagi Ibrahim," menunjukkan kuasa-Nya 

dalam menjaga para nabi dari tipu daya dan kejahatan manusia. Perintah tersebut 

bukan sekadar membuat api menjadi dingin, tetapi juga menghadirkan 

keselamatan bagi Nabi Ibrahim a.s., yakni bentuk dingin yang tidak 

membahayakan. Ibnu ‘Abbas r.a. menyatakan bahwa jika Allah tidak 

menambahkan kata "keselamatan" ( سلَمًا) setelah "dingin" (ًبردا), maka Nabi 

Ibrahim a.s. dapat binasa karena rasa dingin yang berlebihan. Senada dengan itu, 

Abul ‘Aliyah menjelaskan bahwa tanpa pernyataan "سلَمًا", dingin api bisa saja 

lebih menyakitkan dibandingkan panasnya. Perubahan sifat api tersebut terjadi 

karena Allah swt mencabut unsur pembakar dalam tabiat api, meskipun secara 

fisik api tetap tampak menyala sebagaimana biasanya. Hal ini menegaskan bahwa 

Allah Mahakuasa atas segala sesuatu, termasuk menundukkan hukum alam 

menurut kehendak-Nya. Dalam sebuah riwayat yang dikemukakan oleh Bukhari 

dari Ibnu ‘Abbas r.a., disebutkan bahwa ketika Nabi Ibrahim a.s. dilemparkan ke 

dalam api, beliau memanjatkan doa tertentu sebagai bentuk penghambaan dan 

tawakal kepada Allah SWT.51 

 

 

 

 

7) Penafsiran Al- Imran ayat 181 

نَقوُْلُ ذوُْقوُْا عَذاَبَ  ٍ  وَّ ب يَاۤءَ ب غَيْر  حَق 
نَحْنُ اغَْن يَاۤءٌُۘ سَنَكْتبُُ مَا قَالوُْا وَقَ تْلهَُمُ الَْنَْْۢ َ فقَ يْرٌ وَّ ا ا نَّ اللَّّٰ يْنَ قَالوُْٰٓ ُ قوَْلَ الَّذ  عَ اللَّّٰ  لقََدْ سَم 

۝١٨١ يْق    الْحَر 

 “Sungguh, Allah benar-benar telah mendengar perkataan orang-orang (Yahudi) 

yang mengatakan, “Sesungguhnya Allah itu miskin dan kami kaya.” Kami akan mencatat 

perkataan mereka dan pembunuhan terhadap nabi-nabi yang mereka lakukan tanpa hak 

(alasan yang benar). Kami akan mengatakan (kepada mereka pada hari Kiamat), 

“Rasakanlah azab yang membakar!”(al-Imran ayat 181) 

 
50 Wahbah Az-Zuhaili, ‘Tafsir Al-Munir Jilid 7’, Gema Insani, 7 (2018), p. 721. 
51 Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemah Tafsir Al-Munīr’, Gema Insani, 2018. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

60 

 

 Ayat-ayat ini menggambarkan sebagian bentuk keburukan yang dilakukan oleh 

kaum Yahudi. Allah SWT mendengar ucapan mereka yang sangat buruk, seperti 

menisbatkan kemiskinan kepada Allah dan kekayaan kepada diri mereka sendiri. Ucapan 

ini merupakan bentuk penghinaan terhadap Allah SWT, dan sebagai akibatnya, mereka 

akan menerima hukuman yang sangat keras. Ini menjadi peringatan bahwa setiap dosa 

yang dicatat akan berujung pada balasan dari Allah SWT. Salah satu bentuk kejahatan 

besar lainnya yang mereka lakukan adalah membunuh para nabi di masa lampau tanpa 

alasan yang benar. Meski perbuatan itu dilakukan oleh leluhur mereka, kaum Yahudi 

yang hidup pada masa Nabi Muhammad saw. tetap mendapat kecaman karena mereka 

menyetujui dan mendukung tindakan nenek moyang mereka. Dukungan tersebut 

menunjukkan adanya solidaritas di antara mereka dalam perkara-perkara besar, sehingga 

mereka pun turut menanggung akibatnya. 

 Allah SWT menyatakan, "Rasakanlah adzab yang membakar," yaitu azab neraka 

yang ditimpakan karena perbuatan mereka. Azab ini datang sebagai akibat dari dosa-dosa 

mereka di dunia, termasuk pembunuhan terhadap para nabi, ucapan keji tentang Allah, 

serta dukungan terhadap kekufuran dan bentuk-bentuk kemaksiatan lainnya. Penyebutan 

tangan dalam ayat menunjukkan bahwa azab tersebut merupakan akibat dari perbuatan 

mereka sendiri, karena kebanyakan amal dilakukan dengan tangan. Selain itu, kaum 

Yahudi juga melakukan upaya makar untuk membunuh Nabi Muhammad saw., seperti 

merobohkan tembok untuk menimpanya saat di Madinah dan meracuni makanan beliau 

di Khaibar. Maka, hukuman yang mereka terima adalah adil dan tepat, karena Allah SWT 

tidak menzhalimi siapa pun. Tidak mungkin Allah menyamakan antara orang yang taat 

dan orang yang durhaka, antara orang kafir dan orang yang beriman.52 

Analisis perbandingan Resepsi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) Dengan Penafsiran 

Al- Munir Karya Wahbah al-Zuhaili  

 Perbedaan antara persepsi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) dan penafsiran 

Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir terhadap ayat-ayat ruqyah memperlihatkan 

adanya pergeseran pendekatan, dari pemahaman tekstual normatif ke pendekatan 

fungsional dan aplikatif dalam praktik pengobatan Islam. Berikut ini dipaparkan 

perbandingan antara keduanya pada sejumlah ayat yang umum digunakan dalam praktik 

ruqyah: 

 

Q.S. Al-Falaq (Ruqyah Standar) 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan praktisi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA), 

surah Al-Falaq digunakan sebagai ruqyah standar untuk memohon perlindungan dari 

kejahatan makhluk, sihir, kedengkian, serta gangguan psikis seperti was-was dan tekanan 

mental. Menurut JRA, makna gelap gulita dalam ayat  ََإ ذاَ وَقب قٍ  نْ شَر   غَاس   bukan hanya وَم 

malam secara fisik, tetapi juga menggambarkan kondisi batin yang gelap akibat gangguan 

pikiran atau penyakit mental. Adapun dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah al-Zuhaili 

menafsirkan surah ini sebagai perintah untuk berlindung dari tiga kejahatan utama: 

kejahatan malam, kejahatan para penyihir, dan kejahatan orang yang hasad. Beliau 

menekankan bahwa Allah yang mampu menghilangkan gelapnya malam juga berkuasa 

 
52 Zuhaili, Tafsir Al Munir Jilid 2, New Scholasticism, 1963, XXXVII, doi:10.5840/newscholas196337247. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

61 

 

menghilangkan segala bentuk kejahatan yang menimpa hamba-Nya. Hal ini 

membuktikan bahwa adanya keselarasan makna dalam pemahaman terkait ayat Al-

Qur’an, baik dalam tafsir maupun dari segi JRA. 

Q.S Thaha 69–70 (Ayat Pembatal Sihir) 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan praktisi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA), 

Q.S Thaha 69-70 ayat ini digunakan sebagai bacaan pembatal sihir yang menunjukkan 

bahwa kekuasaan Allah selalu mengalahkan tipu daya tukang sihir. Firman Allah ﴿ ُوَلََ يفُْل ح 

أتَىَ حَيْثُ  رُ   (”Tidak akan menang tukang sihir itu dari mana pun ia datang“) ﴾السَّاح 

diyakini sebagai bukti bahwa segala bentuk sihir pasti kalah oleh kebenaran dan 

kekuasaan Allah. Dalam praktik ruqyah, ayat ini juga berfungsi sebagai sarana dakwah 

kepada makhluk gaib agar tunduk dan beriman kepada Allah, karena tidak ada kekuatan 

selain kekuasaan-Nya. Adapun dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan 

bahwa ayat ini menggambarkan mukjizat Nabi Musa yang menelan sihir para penyihir, 

sebagai bukti nyata kebenaran dan kekuasaan Allah yang menghancurkan kebatilan. 

Peristiwa ini menunjukkan bahwa sihir tidak akan pernah menang atas mukjizat, dan 

bahwa kemenangan kebenaran atas kebatilan adalah ketetapan Allah yang tidak dapat 

diganggu gugat. Dari pemahaman ini, dapat dilihat bahwa terdapat keselarasan 

pemahaman makna dalam ayat ini, dimana kekuatan sihir akan dapat dikalahkan dengan 

mukjizat dari Allah SWT. 

Q.S Al-Qalam Ayat 51 (Penangkal 'Ain) 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan praktisi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA), 

ayat ini digunakan untuk menangani gangguan ‘ain, yaitu penyakit akibat pandangan 

mata yang berlebihan atau disertai iri. Bacaan ayat ini berfungsi menetralisir pengaruh 

negatif pandangan tersebut, sekaligus mengingatkan bahwa segala kekuatan hanya milik 

Allah. Adapun dalam praktik JRA, ayat ini juga dibacakan pada pasien, termasuk anak-

anak yang mengalami gejala fisik seperti demam akibat ‘ain. Adapun  di dalam Tafsir Al-

Munir, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan tatapan 

kebencian orang kafir kepada Nabi Muhammad SAW yang hampir mencelakakannya 

ketika mendengar Al-Qur’an. Meskipun demikian, Allah melindungi Nabi dari 

pandangan itu. Dapat dilihat bahwa korelasi makna dalam ayat ini selaras, menefinisikan 

penyakit yang timbul dari pandangan jahat. 

 

 

Q.S Al-Isra 82 dan Q.S An-Nahl 69 (Ayat Syifa) 

 Tafsir Al-Munir menjelaskan bahwa Q.S Al-Isra 82 mengandung unsur 

penyembuh (syifa) bagi hati dan akal kaum Mukmin. Al-Qur’an menenangkan jiwa, 

membersihkan dari penyakit rohani seperti syirik, nifaq, dan kebodohan, serta menjadi 

rahmat bagi yang beriman. Adapun orang zalim tidak mendapat manfaat darinya karena 

tidak beriman kepada petunjuk Allah.  Adapun persepsi JRA sejalan dengan pandangan 

tersebut, bahwa ayat ini menjadi dasar utama praktik ruqyah. Al-Qur’an dipahami sebagai 

sumber penyembuh bagi penyakit fisik dan batin, khususnya bagi orang yang beriman 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

62 

 

ن يْنَ )  Ayat ini digunakan dalam ruqyah standar karena diyakini mampu menenangkan .(ل لْمُؤْم 

hati dan menguatkan iman sebagai bagian dari proses kesembuhan. 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan JRA, Q.S An-Nahl 69 pengobatan dalam 

ruqyah mencakup tiga unsur: ilmiah, ilahiah, dan alamiah, di mana unsur alamiah terlihat 

dari penggunaan madu sebagai sarana penyembuhan. Hal ini sejalan dengan Q.S. An-

Nahl: 69 yang menyebut bahwa dari perut lebah keluar madu beraneka warna yang 

menjadi obat bagi manusia. Adapun Wahbah Az-Zuhaili menjelaskan bahwa madu tidak 

hanya bermanfaat sebagai obat, tetapi juga menjadi bukti kebesaran Allah dan tanda 

kekuasaan-Nya bagi orang yang berpikir 

Q.S Al-Anbiya 69 (Ayat Terapi) 

Berdasarkan wawancara JRA, ayat ini digunakan dalam terapi demam dan 

gangguan ‘ain. Api dipandang sebagai makhluk Allah yang tunduk pada perintah-Nya; 

sama seperti api yang menjadi dingin bagi Nabi Ibrahim, panas tubuh manusia pun 

diyakini bisa reda dengan izin Allah. Praktik ruqyah dilakukan dengan membaca ayat ini 

sambil memegang bagian tubuh yang panas. Adapun menurut tafsir Al-Munir, ayat ini 

menegaskan kekuasaan Allah dalam menjaga Nabi Ibrahim. Perintah menjadikan api 

dingin dan selamat bukan sekadar fisik, tetapi Allah mencabut unsur pembakar api 

sehingga keselamatan tercapai. Penambahan kata “salaaman” menegaskan bahwa dingin 

tidak membahayakan, menandakan kuasa Allah atas hukum alam. Simbolis ayat ini 

diadopsi oleh JRA sebagai acuan praktik dalam terapi spiritual. Dapat dikatakan bahwa 

pemahaman ayat ini tidak selaras dengan penafsiran dalam Tafsir Al-Munir, dan menjadi 

sebuah perbandingan yang cukup signifikan. Dimana ayat ini dijadikan sebagai ayat 

dalam upaya terapi meski tidak ada kaitannya dengan makna tertulis ayat. 

Q.S Ali Imran 181 (Ayat Pembakar) 

 Berdasarkan wawancara JRA, ayat ini digunakan untuk kasus sihir, khususnya 

ketika ada jin atau khodam yang “bandel”. Ayat ini dibacakan sebagai metode ancaman 

(tahdīd) agar jin atau khodam merasa takut. Praktik dilakukan dengan mengulang lafaz 

dzūqū ‘adzābal-ḥarīq sampai jin atau khodam yang berada dalam tubuh korban sihir 

merasa kepanasan, karena ancamannya jelas. Ayat ini menunjukkan bahwa meskipun jin 

tercipta dari api, mereka tunduk pada perintah Allah. Adapun menurut Tafsir Al-Munir, 

ayat ini menjelaskan hukuman Allah atas kaum Yahudi yang menisbatkan kemiskinan 

kepada Allah dan kekayaan kepada diri mereka, serta membunuh nabi-nabi tanpa alasan. 

Lafaz “Rasakanlah azab yang membakar” menunjukkan azab neraka yang timbul akibat 

dosa mereka. Dalam pemaknaan ayat ini terdapat perbedaan pemahaman antara 

penafsiran dalam kitab tafsir dan komunitas JRA, dimana hal ini menunjukkan bahwa 

sebuah ayat Al-Qur’an dapat dimaknai beragam. 

KESIMPULAN 

Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA) mengimplementasikan ayat-ayat Al-Qur’an 

sebagai pedoman ruqyah sekaligus sarana penguatan spiritual dan identitas keagamaan. 

Praktik JRA yang moderat dan berlandaskan tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah 

menekankan keyakinan terhadap kalāmullāh, sholawat, serta pelatihan peruqyah dengan 

sanad sahih. Perbandingan dengan Tafsir Al-Munir menunjukkan bahwa meskipun 

orientasinya berbeda Tafsir Al-Munir menitikberatkan pada makna, hukum, dan konteks 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

63 

 

ayat, sedangkan JRA memprioritaskan penerapan praktis kedua pendekatan sama-sama 

meneguhkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 

praktik ruqyah JRA mencerminkan penerapan konsep living Qur’an yang berpijak pada 

fikih, tauhid, dan budaya lokal. Teori eksegesis menjadi landasan interpretasi Al-Qur’an, 

sehingga ayat-ayat suci tidak hanya dibaca, tetapi juga dipahami, dihayati, dan diterapkan 

secara nyata melalui pelatihan, ijazahan, dan buku panduan bagi praktisi ruqyah. 

Praktik ruqyah JRA memiliki tata cara yang sistematis, dimulai dari niat, 

pembacaan Al-Fatihah, sholawat, hingga bacaan ayat ruqyah standar sebagai 

perlindungan dari gangguan spiritual. Pendekatan ini menekankan keyakinan penuh 

terhadap kalāmullāh, penerapan sunnah Nabi Muhammad SAW, serta penghindaran 

praktik yang mengandung kekerasan atau kesyirikan. Selain itu, JRA menunjukkan 

adaptasi terhadap budaya lokal, seperti pelestarian keris, dengan tetap menjaga prinsip 

syariat, berbeda dengan pendekatan komunitas lain yang lebih eksklusif. 

Berdasarkan analisis perbandingan antara persepsi Jam’iyyah Ruqyah Aswaja 

(JRA) dan penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir, dapat ditemukan adanya 

titik temu sekaligus perbedaan mendasar dalam cara memahami ayat-ayat ruqyah. Yakni 

pada sebagian besar ayat seperti, Al-Falaq [113]:1–5, Thaha [20]:69–70, Al-Isra [17]:82, 

An-Nahl [16]:69, dan Al-Qalam [68]: 51, semuanya menunjukkan kesesuaian makna. 

JRA menafsirkan ayat-ayat tersebut secara praktis sebagai sarana perlindungan, pembatal 

sihir, dan penyembuhan, sedangkan Tafsir al-Munir memperkuatnya dengan pendekatan 

linguistik, historis, dan teologis. Kesamaan ini memperlihatkan bahwa dimensi praktis 

dan dimensi ilmiah dapat saling melengkapi, sehingga ayat-ayat Al-Qur’an benar-benar 

hadir sebagai pedoman sekaligus solusi dalam kehidupan. 

  Kemudian perbedaan ditemukan dalam pemaknaan surah Al-Anbiya [21]: 69  dan 

Ali Imran [3]:181, dimana JRA memaknainya secara aplikatif dalam praktik ruqyah, 

misalnya untuk mengatasi gangguan ‘ain, meredakan demam, atau sebagai ancaman 

spiritual bagi jin. Sebaliknya, Tafsir al-Munir menekankan konteks historis-teologis 

permusuhan orang kafir terhadap Nabi, mukjizat keselamatan Nabi Ibrahim, serta celaan 

kaum Yahudi yang mendatangkan azab Allah. Hal ini menunjukkan adanya perbedaan 

orientasi, JRA menekankan fungsi praktis-aplikatif (living Qur’an), sedangkan Tafsir al-

Munir menekankan fungsi ilmiah-teologis yang lebih luas. 

Analisis ini memperlihatkan bahwa resepsi JRA dan tafsir Wahbah az-Zuhaili 

tidak bertentangan, tetapi berjalan pada jalur yang berbeda. Keduanya justru memperkaya 

pemahaman terhadap Al-Qur’an bahwa ayat-ayat dalam Al-Qur’an dapat dimaknai 

dengan lebih mendalam sesuai dengan konteks ayat tersebut. JRA menunjukkan 

bagaimana ayat-ayat ruqyah dapat diterapkan langsung dalam terapi spiritual masyarakat, 

sementara Tafsir al-Munir memperlihatkan kedalaman akademis melalui pendekatan 

metodologis dan kontekstual. Dari sini dapat dipahami bahwa Al-Qur’an memiliki 

kelenturan makna. Ayat-ayatnya mampu menjawab kebutuhan manusia, baik dalam 

aspek spiritual-praktis maupun ilmiah-akademis. 

 

Daftar Pustaka 

Achmad, Maulana, and Roudlotul Jannah Ummu Kulsum, ‘Pengobatan Islami Jasmani



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

64 

 

 Dan Rohani: Studi Analisis Pada Keluarga Besar Jam’iyyah Rukiah Aswaja (Jra)

 Kota Palembang’, ULIL ALBAB: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1.11 (2022), pp.

 4078–87 

Af’idah, Shikhkhatul, ‘Metode Dan Corak Tafsir Al-Wasit Karya Wahbah Az-Zuhaili’,

 Skripsi, 2017, p. 97

 <https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/7883/1/104211048.pdf> 

Afiyatin, Alfiyah Laila, ‘Ruqyah Sebagai Pengobatan Berbasis Spiritual’, 16.2 (2019),

 pp. 216–26 

Arni, Arni, ‘Implementasi Ruqyah Syar’iyah Sebagai Alternatif Psikoterapi Dalam

 Kajian Psikologi Islam’, Jurnal Studia Insania, 9.1 (2021), p. 1,

 doi:10.18592/jsi.v9i1.3923 

Arni, Jani, ‘Teknik Analisa Spasial’, 2022 

Az-Zuhaili, Wahbah, ‘Tafsir Al-Munir Jilid 7’, Gema Insani, 7 (2018), p. 721 

Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 8, Sustainability (Switzerland), 2019, XI 

Az-Zuhaili, ‘Terjemah Tafsir Al-Munīr’, Gema Insani, 2018 

Badrudin, Sela Mita, Muhammad Rizki Azkiya, ‘Etika Sufistik Dalam Penanganan

 Ruqyah Syar’iyah Sufistic Ethicsin Handling Ruqyah Syar’iyah’, CONS-IEDU:

 Islamic Guidance and Counseling Journal, 04.02 (2024), pp. 309–19

 <https://doi.org/10.51192/cons.v4i2.987> 

Dardum, Abdullah, Abdurrahman Wahid, Muhammad Ali Ridho, Muhammad Arif Adi

 Setiawan, Hafidzil Mabruk, and Muhammad Wahyud, ‘Penerapan Ayat-Ayat Al

 Quran Dalam Metode Ruqyah Syar’Iyah (Studi Living Quran Dalam Komunitas

 Raja (Ruqyah Aswaja) …’, 2018, pp. 1–68 <http://digilib.iain

 jember.ac.id/2502/1/12. Abdullah Dardum.pdf> 

Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam. (1994). Majelis. Dalam Ensiklopedia Islam (hlm.

 121). Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve. 

Elnaz Iranifard, ‘Comparative Research: An Old Yet Unfamiliar Method’, Journal of

 Midwifery & Reproductive Health, 2022 

Garcia, Ana Rita, Sara Brito Filipe, Cristina Fernandes, Cristina Estevão, and George

 Ramos, ‘No Strategi Lembaga Dakwah Pengurus Besar Nahdlatul Ulama Dalam

 Menghadapi Tantangan Dakwah Di Era Global’, 2019 

Habibi, M, ‘Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Melalui Ruqyah ( Studi Kasus Jam’iyyah

 Ruqyah Aswaja Batoro Katong Ponorogo)’, Gastronomía Ecuatoriana y Turismo

 Local., 1.69 (2022), pp. 5–24 

Hermansyah, ‘Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah

 Zhuhaily’, Jurnal El-Hikmah, Vol. VIII (2020), p. Hlm. 25 

Ibnu Manzhur. Lisān al-’Arab. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1994. 



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

65 

 

Iriansyah, Muhammad Saputra, and Fahmi Ilhami, ‘Hadis-Hadis Ruqyah Dan

 Pengaruhnya Terhadap Kesehatan Mental’, 18.1 (2018), pp. 75–104 

Islamiyah, Islamiyah, ‘Metode Dan Corak Kitab Tafsir Al-Tafsir Al-Munir’, Al-Thiqah :

 Jurnal Ilmu Keislaman, 5.2 (2022), p. 25, doi:10.56594/althiqah.v5i2.77 

‘Lisān Al-‘Arab Karya Ibn Manẓūr – Jilid Ke-14.”’, 332 

Maftuh, Rofik, ‘Kontestasi Identitas Dalam Pengobatan Ala Nabi; Kajian Fenomenologi

 Atas Munculnya Jam’iyah Ruqyah Aswaja’, Jurnal Kajian Islam Interdisipliner,

 4.1 (2021), p. 59, doi:10.14421/jkii.v4i1.1078 

Marpaung, W, Pengantar Hadis-Hadis Kesehatan, 2019, XVII 

Najatul Huda, Nana, ‘Review of Tafsir Al-Munir Fi Al-Syari’ah Wa Al-’Aqidah Wa Al

 Manhaj Creation Wahbah Azzuhaili’, Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qurân Dan

 Tafsir, 2.2 (2023), pp. 144–50

 <https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/mashadiruna/article/view/25237> 

Nurin, Moh. Nurun Alan, ‘Tipologi Resepsi Al Qur’an : (Kajian Living Quran Di

 Kelurahan Dinoyo, Kecamatan Lowokwaru, Kabupaten Malang’, Central Library

 of Maulana Malik Ibrahim State Islamic University of Malang, 2020, p. Hal 1-81 

Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili, ‘Terjemahan Tafsir Al Munir’, 15, 2013, pp. 31–33 

Rahmi, Nurmaiya, Syafruddin, Efrinaldi, and Edriagus Saputra, ‘Analisis Terhadap Kitab

 Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Nurmaiya’, Jurnal Hikmah, 19.2 (2022),

 pp. 250–69 

Sahir, H.S, Metodologi Penelitian, 2022 

Shidiqi, Alama Alaudin. Panduan Ringkas Jam’iyyah Ruqyah Aswaja (JRA): Sinergitas

 antara Ruqyah, Bekam, Herbal, dan Gurah (Thibbun Nabawi). Ponpes Sunan

 Kalijaga, 2018. 

Sugiarto, Fitrah dkk, Living Qur ’ an Dan Hadis, 2023 

Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D, 2020 

Triantoro, Dony arung, ‘Ruqyah Syar’Iyyah: Alternatif Pengobatan, Kesalehan,

 Islamisme Dan Pasar Islam’, Harmoni, 18.1 (2019), pp. 460–78,

 doi:10.32488/harmoni.v18i1.354 

Yazril, and Syamsu Syauqani, ‘Analisa Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az

 Zuhaili Yang Memiliki Pendekatan Komprehensif Dalam Penafsiran Al-Qur ’ an’,

 J-CEKI: Jurnal Cendikia Ilmiah, 4.2 (2025), pp. 1123–32 

Zubaidi, Ahmad, ‘Application of Qordh, Ijarah and Wakalah Bil Ujrah in Aqad Financing

 on Financial Tehcnology’, Al-Risalah, 13.1 (2022), pp. 1–15,

 doi:10.34005/alrisalah.v13i1.1716 

Zuhaili, Tafsir Al Munir Jilid 2, New Scholasticism, 1963, XXXVII,



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist        Volume 9, No.1. Januari 2026        p-ISSN: 2615-2568   e-ISSN: 2621-3699 

 

66 

 

 doi:10.5840/newscholas196337247 

 


