Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

ORIENTALISME DAN OKSIDENTALISME: KAJIAN KEOTENTIKAN AL-
QUR’AN

Hasani Ahmad, Mardiyah Nur Batubara, Widya Oktavia

Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

hasaniahmadsaid@uinjkt.ac.id,

mardiyahnurbatubara21@mbhs.uinjkt.ac.id,

oktaviawidyal47@gmail.com

Abstract

Orientalism sees the East as the other, so Oksidentalism aims to unravel the ambiguous
historical knot between the ego and the other, and the dialectic between the complexity of inferiority on
the ego and the complexity of superiority on the other. Old Orientalism is the view of the European ego,
the subject of study of the object under study.. Oksidentalism wants to demand liberation from the grip of
orientalist colonialism. Oksidentalism this time is built on a neutral ego and has no ambition to seize
power, and only wants liberation. He also did not want to discredit other cultures, and only wanted to
know the formation and structure of Western civilization. The ego of Oksidentalism is considered to be
cleaner, objective, and neutral compared to the ego of Orientalism. Orientalist studies on the authenticity
of the Qur'an seem to provoke reactions from Muslims (oksidentalism). as well as the criticism of Fazlur
Rahman and al-'Azami against the orientalists.

Keywords: orientalism, oksidentalism, authentic
Abstrak

Orientalisme melihat Timur sebagai the other, maka oksidentalisme bertujuan
mengurai simpul sejarah yang mendua antara ego dengan the other, dan dialektika antara
kompleksitas inferioritas pada ego dengan komplektsitas superioritas pada pihak the other.
Orientalisme lama adalah pandangan ego Eropa, subjek pengkaji terhadap objek yang dikaji.
Oksidentalisme ingin menuntut pembebasan diri dari cengkraman kolonialisme orientalis.
Oksidentalisme kali ini dibangun di atas ego yang netral dan tidak berambisi merebur
kekuasaan, dan hanya menginginkan pembebasan. la juga tidak ingin mendiskreditkan
kebudayaan lain, dan hanya ingin mengetahui keterbentukan dan struktur peradaban Barat.
Ego oksidentalisme dianggap lebih bersih, objektif, dan netral dibandingkan dengan ego
orientalisme. Kajian orientalis tentang keotentikan al-Qur’an rupanya memancing reaksi dari
kalangan Muslim (oksidentalisme). Sebagaimana halnya kritikan Fazlur Rahman dan al- ‘Azami
terhadap orientalis.

Kata kunci: orientalisme, oksidentalisme, keotentikan

Pendahuluan

Hubungan Timur (khususnya Islam) dan Barat merupakan suatu hal yang tak pernah
lepas dari kajian orientalisme. Dan pada dasarnya dapat dikatakan bahwa kalangan

orientalis (yang dianggap pihak Barat) memahami Timur (mayoritas adalah Islam)

206


mailto:hasaniahmadsaid@uinjkt.ac.id
mailto:mardiyahnurbatubara21@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:oktaviawidya147@gmail.com

Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

sebagai suatu pemahaman dan Analisa yang tidak berimbang, cenderung menyudutkan
pihak timur yang pada akhirnya banyak memunculkan kritik dari berbagai kalangan,
khususnya dari para sarjana Muslim. Kritik yang mereka lontarkan sangat variatif. Ada
yang mendukung dengan penuh simpati, ada yang mengkritik dengan santun bersifat
membangun, ada yang mengkritik dengan argument ilmiah, dan bahkan ada kritik yang

bernada emosional penuh dendam dan kebencian.

Kajian tentang orientalisme tidak akan pernah final, terlebih jika dikait-kaitkan
dengan perkembangan kajian keislaman. Ini dapat dimaklumi karena banyak pihak yang
mempunyai perspektif yang berbeda tentang orientalis. Ada yang memandang mereka
dengan penuh kecurigaan, ada yang menilai mereka sebagai akademisi murni, ada pula

yang melihat mereka sebagai akademis sekaligus missionaris.1

Kritik terhadap orientalisme yang dilakukan oleh Oksidentalisme (yang
dianggap pihak Timur) dapat didefinisikan sebagai paham, pengetahuan, atau
pandangan dunia Timur tentang Eropa, Amerika atau Barat pada umumnya. Lebih
khusus, oksidentalisme berarti pandangan dan pengalaman dunia Islam tentang dunia
Barat. Oksidentalisme ini telah menjadi istilah dan wacana akademis yang muncul pada
awal tahun 1980-an. Telah terjadi proses pemahaman yang kurang simpatik mengenai
Barat dari sebagian umat Muslim sendiri. Di samping faktor trauma akibat aksi
kolonialisme klasik, lahirnya modernitas Barat dengan segala konsekuensinya masih
dihadapi secara konservatif oleh umat Muslim yang berpandangan fundamentalis.?

Salah satu topik dialektika yang cukup intens didiskusikan di kalangan orientalis
dan sarjana muslim yang concern terhadap kajian Al-Qur'an ialah persoalan pengaruh
tradisi Yahudi-Kristen dan pola transmisi Al-Qur'an semenjak masa penurunan wahyu
hingga kodifikasi.Berawal dari simpulan bahwa kendati umat Islam percaya Al-Qur'an
sebagai kitab suci Allah yang tak pernah ternoda dari pemalsuan, mereka tak mampu
mengemukakan pendapat secara ilmiah; berbagai upaya dilakukan untuk memberikan

Klarifikasi dari sebuah konklusi yang dianggap simplistis dan lemah akan data-data

YArina Hagan, Orientalisme dan Islam dalam Pergulatan Sejarah, Jurnal Keilmuan Tafasir dan
Hadis, Vol. 1, No. 2, Desember, 2011, h. 155.

?Yogi Prana lzza, Oksidentalisme: Membuka Kedok Imperealisme Barat (Studi Politik
Imperealisme Belanda Abad 19 dan Awal Abad 20 di Jawa Melalui Kajian Sejarah), Jurnal Keislaman,
Vo. 5, no. 9, Juli-Desember 2016.

207



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

historis. Salah satunya dengan mengkaji dan mempertanyakan kembali kebenaran teks

dan sejarah Al-Qur'an.

Mengenal Orientalisme

Orientalisme berasal dari kata “orient”, berarti Timur, dalam bahasa Latin serta
beberapa bahasa Barat lainnya. Istilah orien talisme mengacu kepada semua cabang
ilmu yang concern dengan kajian-kajian bangsa Timur dalam semua aspeknya seperti
agama, bahasa, ilmu, sastra, seni, dan lain-lain. Secara garis besar istilah tersebut
dipakai untuk menyebut studi mengenai soal-soal ketimuran® Para peneliti
mendapatkan kesulitan dalam menentukan siapa dan kapan awal mula orientalisme
munculnya. Ada yang menyebtu awal mula mnculnya pada abad ke-11 Masehi.
Terdapat pendapat yang dianggap lebih akurat yang menyebutkaan bahwa munculnya
orientalisme pada abad ke-7 Hijriyah, ketika kaum slaibis Spanyol menyerang kaum
muslimin. Ketika raja konstatinopel yakni Alfons memerintahkan kepada Michael Scott
untuk melakukan penelitian terhadap disiplin ilmu yangyang ada kaum muslimin pada
saat itu. Penelitian dimulai dengan mengumpulkan beberap pendeta guna
menerjemahkan buku-buku bahasa Arab ke dalam bahasa Prancis. Orientalisme resmi
diawali dengan terbitnya ketetapan majma’ (konferensi) gereja Viena pada tahun 1312
Hijriyah dengan membentuk lembaga penelitian bahasa Arab di beberapa Universitas
Eropa. Ahli sejarah sepakat bahwa permulaan orientalis secara resmi pada abad ke-13

Masehi.*

Pembahasan tentang misionarisme dan orientalisme karangan Hasan Abdur Rauf
misalnya, menyebutkan bahwa kata “orientalisme” secara umum diberikan kepada
orang-orang non-Arab khusunya ilmuan barat yang mempelajari ilmu-ilmu tentang
ketimuran, baik dari segi bahasa, agama, sejarah, kebiasaan, peradaban dan
adatistiadatnya. Orang yang mempelajari ilmu itu disebut orientalis. Khususnya orang-

orang yang mempelajari tantang duania Arab, China, Persia dan India. Dalam

®Karel A. Steenbrink, Mencari Tuhan dengan Kacamata Barat, Yogyakarta: IAIN Sunan
Kalijaga Press, 1988, h. 4.

* Muhammad Bahar Akkase Teng, Orientalis dan Orientalisme dalam Perspektif Sejarah, Jurnal
IiImu Budaya Vol: 4, No 1, Juni 2016, h. 52.

208



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

perkembangan selanjutnya, kata ini identic ditujukan kepada orang-orang Kristen yang
sangat berkeinginan untuk melakukan studi terhadap Islam dan bahasa Arab.”

Tidak diketahui secara pasti sejak kapan dan siapa orang yang pertama kali
memiliki perhatian terhadap studi ketimuran. Orientalisme dimulai oleh kaum orientalis
dengan mempelajari bahasa Arab dan agama Islam. Kemudian sesudah meluasnya
penjajah Barat atas Timur, mereka semakin luas lagi mempelajari semua agama Timur,
adat-istiadatnya, peredabannya, ilmu pengetahuannya, bahasa dan lain-lain. Dan yang
paling penting sampai sekarang adalah agama Islam., peradaban Islam dan bahasa Arab.
Hal itu karena didorong oleh kepentingan politik, agama dan lain-lain. Alasan ini juga
bisa dilihat bahwa dari semua tradisi keagamaan di dunia, Islam akan nampak sebagai
satu-satunya nama yang built in (terpasang tetap). Kata “Islam terdapat dalam Al-
Qur’an sendiri. Dan orang-orang Islam teguh menggunakan istilah ini untuk mengenal
sistem keimanan mereka. Berbeda dengan apa yang terjadi pada masyarakat agama

lain.®

Maryam Jamilah, menjelaskan bahwa ketika kegiatan misionaris Kristen
berubah menjadi identik dengan tujuan-tujuan imperialisme Inggris dan Prancis, secara
berangsur-angsur penekanannya pun bergeser dari persoalan keagamaan ke persoalan
keduniaan (secular). Dalam jangka waktu lama penekanan yang pertama dan kedua itu
tercampur-aduk dan sulit dibedakan. Gerakan pengkajian ketimuran (oriental studies)
diberi nama orientalisme baru abad ke 18, meskipun aktivitas kajian bahasa dan sastra
ketimuran (khususnya Islam) telah terjadi jauh sebelumnya. Namun istilah orientalis
muncul lebih dulu daripada istilah orientalisme. A.J. Arberry (1905-1969) dalam
kajiannya menyebutkan istilah orientalis muncul tahun 1638, yang digunakan oleh
seorang anggota gereja Timur (Yunani). Menurutnya orientalis adalah “orang yang

. . .. 7
mendalami berbagai bahasa dan sastra dunia timur.”

Thomas Wright, penulis buku Early Christianity in Arabia; A Historical Essay,
mensinyalir perseteruan antara Islam dan Kristen terjadi sejak bala tentara Kristen

pimpinan Abrahah menyerang Ka’bah dua bulan sebelum Nabi lahir. Menurutnya, kalau

5 -

Ibid., h. 51.

®Tadjab, Dimensi-Dimensi Studi Islam (Surabaya: Abditama, 1994), h. 71.

’ Hasani Ahmad Said, Potret Studi Al-Qur;an di Mata Orientalis, Jurnal At-Tibyan, Vol. 3, No.
1, Juni 2018, h. 24.

209



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

saja tentara Abrahah itu tidak kalah mungkin seluruh jazirah itu berada di tangan
Kristen, dan tanda salib sudah terpampang di Ka’bah. Muhammad pun mungkin mati
sebagai pendeta.Selain itu perang salib yang berjalan hampir selama dua abad (sejak
tahun 1096 hingga tahun 1271) telah cukup menambah milleu perseteruan
tersebut.Disaat-saat seperti inilah keingintahuan orang Barat tentang Islam mulai

tumbuh.®

Perang Salib atau ketika dimulainya pergesekan politik dan agama antara Islam
dan Kristen Barat di Palestina. Argumentasi mereka menyatakan bahwa permusuhan
politik berkecamuk antara umat Islam dan Kristen selama pemerintahan Nuruddin Zanki
dan Shalahuddin al-Ayyubi. Karena kekalahan demi kekalahan yang dialami pasukan
Kristen maka semangat membalas dendam tetap membara selama berabad-abad.’

Orientalisme adalah kajian yang dilakukan oleh ilmuan Barat yang
menitikberatkan pada geografis dunia Timur. Mereka menyibukkan diri dengan cara
memepelajari segala sesuatu yang berbau dunia ketimuran. Tentu hal ini memiliki motif

yang melatarbelakanginya, adapaun motif-motif tersebut antara lain sebagai berikut:*

1. Motif keagaaman
Barat mewakili Kristen sejak awal memang memandang Islam sebagai
agama yang menentang doktrin-doktrinnya. Salah satunya misi Islam sebagai
penyempurna millah yang dianggap sebagai kritik agama yang harus dijawab,
agar tidak mempengaruhi peganut Kristen.
2. Motif keilmuan
Sejarah mencatat keberhasilanpengembangan sains dan teknologi dari
berbagai bangsa yang dilakukan oleh umat Islam, pada saat itu Barat belum
memiliki apa-apa. Sehingga mereka sangat berambisi menerjemahkan karya-
karya Muslim.
3. Motif ekonomi
Sejalan dengan pengembangan industrialisasi, baratmembutuhkan daerah

jajahan sekalgus pasar. Peluang terlihat ada pada kaum Muslim yang ketika itu

8Fahmi Zarkasyi, Tradisi Otientalisme dan Framework Studi Alquran” diakses pada 22 Oktober
2021 pada http://tsagafah. isid.gontor.ac.id/volume-vii-1/tradisi-orien

Hasani Ahmad Said, Potret Studi..., h. 24.

19 Muhammad Bahar Akkase Teng, Orientalis dan Orientalisme..., h. 48-49.

210


http://tsaqafah/

Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

sedang terpuruk. Inilah yang mempengaruhi mereka untuk mengkaji agama,
kondisi demografi, budaya, kultur dan politik umat Islam.
4. Motif politik
Islam dianggap Barat sebagai peradaban yang telah tersebar dan
menguasai peradaban dengan sangat cepat. Sementara Barat pada saat itu
merupakan peradaban yang baru bangkit dari kegelapan, sehingga Islam dinilai

sebagai ancaman langsung yang besar bagi politik maupun agama mereka.

Studi al-Qur’an dan metodologi tafsir sebagai disiplin ilmu yang semakin
mengalami perkembangan secara signifikan tak luput dari kajian yang dilakukan oleh
orientalis. Disiplin ini selalu mengalami perkembangan kondisi sosial budaya dan
peradaban manusia, sejak turunnya al-Qur’an hingga sekarang. Tidak hanya dari pihak
insider yang mencoba merumuskan metodologi baru dalam studi al-Qur’an. Namun, ada
juga dari pihak outsider (dengan berbagai macam tujuan) yang mencoba memberikan
tanggapan dan kritikan atau bahkan memberikan tawaran metodologi baru terkait studi
al-Qur’an. Ada kalanya pihak outsider atau kerap lebih akrab dengan sebutan orientalis
melakukan riset al-Qur’an dengan tujuan politis atau juga ideologis atau juga keduanya,
sehingga memunculkan karya atau pendapat yang berbenturan dengan prinsip dasar
umat Islam. Namun, juga terdapat para orientalis yang melakukan studi terhadap al-
Qur’an atas dorongan keilmuan, sehingga mereka melakukan studi yang objektif
terhadap al-Qur’an. Kajian orientalis tentang Islam dan sejarahnya tampak sangat
canggih (soophisticated) dan subtil sehingga pembaca awam, alias bukan pakar
dibidangnya tidak mudah mengetahui implikasi-implikasi negatifnya. Pertanyaan
mereka pada umumnya berdasarkan spekulasi, penentuan sumber daya yang selektif

demi tujuan dan kepentingan tertentu.*
Lahirnya Oksidentalisme

Secara etimologis, occident berarti “arah matahari terbenam”. Kata ini berasal
dari bahasa Latin occident dari kata occido atau occedo, dan occidere, yang berarti to go

down. Istilah ini mengandung banyak arti seperti: turun, memukul, membunuh,

“Hamid Fahmy Zarkasyi, “Tradisi Orientalisme dan Framework Studi al-Qur’an”, Jurnal:
Tsagafah, Vol. 7, No. 1, April 2011, h. 9.

211



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

menghancur-leburkan, jatuh, terbenam, senja, atau Barat/the west atau bagian dunia
sebelah Barat Asia, terutama Eropa dan Amerika. Occidental berarti segala sesuatu
yang berhubungan dengan occident/western atau Barat, seperti kebudayaannya,
bangsanya, penduduknya, ide-idenya, pandangan hidupnya, tingkah lakunya, sudut
pandangn) ya dan lain sebagainya.*?

Mukti Ali berpendapat bahwa oksidentalisme merupakan “teori-teori dan ilmu-
ilmu mengenai agama, kebudayaan, dan peradaban Barat”. Agama disini difokuskan
kepada agama Kristen, baik Kristen katolik, roma katolik maupun Kristen Protestan dan
juga agama Yahudi.

Sebagai antitesa Orientalisme, Hassan hanafi dari Cairo university mencetuskan
Oksidentalisme (ilm al-Istigrab), sebagai sebuah paradigma sekaligus kerangka ilmu.
Jika Orientalisme ialah pandangan tentang “kita” (Islam dan Timur) melalui kacamata
“mereka” (Barat), maka Oksidentalisme dimaksudkan untuk menguak ambiguitas
sejarah “kita” (Ego) dan “mereka” (Other), serta pergulatan antara kelemahan “kita” dan

keunggulan “mereka”. "

Melalui bukunya Mugaddimah fi‘llmi al-1stighrab, Hasan Hanafi menawarkan
oksidentalisme sebagai tandingan orientalisme. Oksidentalisme diproyeksikan sebagai
suatu kajian yang menjadikan Barat sebagai objek studinya. Yang dipelajari dari Barat
mulai dari perkembangannya, budayanya, tradisi maupun strukturnya. Dan maksud

Oksidentalisme adalah untuk menghilangkan dominasi Barat atas Timur (Islam).™

Oksidentalisme ingin menuntut pembebasan diri dari cengkraman kolonialisme
orientalis. Oksidentalisme sebagaimana dikenalkan oleh Hasan Hanafi lebih bersih,
objektif, dibandingkan dengan orientasi orientalisme. Oksidentalisme sekedarmenuntut
keseimbangan dalam kebudayaan, dalam kekuatan, yang selama ini memposisikan
Barat sebagai pusat yang dominan. Oksidentalisme berharap mitos Barat yang dianggap

sebagai satu-satunya representasi dunia dapat diakhiri dan sekaligus diruntuhkan.

2Byrhanuddin Daya, Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-Dasar Oksidentalisme,
(Sukapress, 2008), h. 88-89.

*Anang Rizka Masyadi, Oksidentalisme: Menanti Peran Muhammadiyah, 2004.

“Abad Badruzaman, Kiri Islam Hasan Hanafi: Menggugat Kemapanan Agama dan Politik,
(Tiara Wacana Jogja, 2005), h. 53.

212



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Selama ini kita dikungkung pemahaman semu bahwa Barat adalah pusat kekuatan
dunia, pusat ilmu pengetahuan, pusat gaya hidup, pusat ekonomi, pusat peradaban, dan

karenanya menjadi pusat peradaban lain.

Oksidentalisme mengajarkan kepada kita bagaiamana seharusnya kita menyikapi
peradaban Barat. Bukan persoalan menolak atau menerima, tetapi lebih kepada
mengkritisi. Demi menuju kepada kesadaran pembebasan manusia seutuhnya. Bahwa di

dunia ini semua manusia adalah sama dan semua peradaban adalah sama.

Semenjak penjajahan Barat baik melalui pemikiran dan kekuatan ideologi
(kaitalisme dan sosialisme) yang menguasai kawasan Muslim, lambat-laun
membangkitkan Timur-Islam dari tidur panjang sejarah peradaban. Modernitas telah
menjadi realitas yang tidak bisa lagi ditolak kemunculannya, dan menjadi tantangan
besar agama-agama dalam menjawabnya. Lalu, dalam dunia Muslim diperhadapkan
pada dua masalah besar, yaitu melawan hegemoni Barat dan menumbuhkan tradisi
pemikiran dengan pendekatan ijtihad dan rasionalisme dalam metode berfikir umat

menuju peradaban Islam.®

Dua masalah besar inilah yang banyak dibicarakan oleh beberapa tokoh Islam
bagaimana mencari solusi agar stagnasi pemikiran Islam dapat dikonstruk, mulai dari
konsepdan tawaran metode menjadi perbincangan yang hangat, salah satunya Hasan
Hanafi dengan Oksidentalisme dan Kiri Islam, sebuah metode yang digagas sebagai anti

tesis dari orientalisem.

Oksidentalisme dan Kiri Islam Hasan Hanafi lebih banyak berorientasi pada
praksis dan wacana pembebasan. Kiri Islam lahir dari kesadaran penuh atas posisi
tertindas umat Islam, untuk kemudian melakukan rekonstruksi terhadap seluruh
bangunan pemikiran Islam tradisional agar dapat berfungsi sebagai kekuatan
pembebasan. Upaya rekonstruksi ini adalah suatu keniscayaan karena bangunan
pemikiran Islam tradisional yang sesungguhnya satu bentuk tafsir justru menjadi
pembenaran atas kekuasaan yang menindas. Upaya rekosntruksi ini diawali dengan

menjaga jarak terhadap Ash’arisme, pemikiran keagamaan resmi yang telah bercampur

3sjti Mahmudah Noorhayati, Oksidentalisme Konsep Perlawanan Terhadap Barat, Jurnal al-
Turats, Vol. 3, No. 2, Juli-September, 2016.

213



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

dengan tasawuf dan menjadi ideologi kekuasaan, serta mempengaruhi perilaku negatif

rakyat untuk hanya menunggu perintah dan ilham dari langit.*®

Secara singkat dapat dikatakan, Kiri Islam bertopang pada tiga pilar dalam
rangka mewujudkan kebangkitan Islam, dan kesatuan umat. Pilar pertama adalah
revitalisasi khazanah Islam klasik. Hal ini sebagian sudah dijelaskan di atas. Hasan
Hanafi menekankan perlunya rasionalisme, karena rasionalisme merupakan keniscayaan
untuk kemajuan dan kesejahteraan Muslim serta untuk memcahkan situasi kekinian di
dalam dunia Islam. Pilar kedua adalah perlunya menentang peradaban Barat. Hasan
Hanafi mengingatkan bahaya imperialisme kultural Barat, dan dia mengusulkan
“pksidentaslime”. Pilar ketiga adalah analisis atas realitas dunia termasuk Islam ia
mengkritik metode teradisional yang bertumpu pada teks (nass) dan mengusulkan suatu
metode tertentu dalam melihat realitas dunia kontemporer. Jadi, ada tiga pilar atau
agenda, yaitu: sikap kita terhadap tradisi lama, sikap kita terhadap tradisi Barat, dan

sikap kita terhadap realitas.’

Seperti dijelaskan Hasan Hanafi, oksidentalisme adalah wajah lain dan tandingan
bahkan berlawanan dengan orientalisme. Orientalisme melihat Timur sebagai the other,
maka oksidentalisme bertujuan mengurai simpul sejarah yang mendua antara ego
dengan the other, dan dialektika antara kompleksitas inferioritas pada ego dengan
komplektsitas superioritas pada pihak the other. Orientalisme lama adalah pandangan
ego Eropa, subjek pengkaji terhadap objek yang dikaji. Di sini terjadi superioritas Barat
dalam melihat Timur. Hal demikian dibalikkan dengan orientalisme, yang tugasnya
yaitu mengurai inferioritas sejarah hubungan ego dengan the other Barat dengan
menjadikannya sebagai objek yang dikaji, dan melenyapkan inferioritas kompleks ego
dengan menjadikannya sebagai subjek pengkaji. Hanya saja oksidentalisme kali ini
dibangun di atas ego yang netral dan tidak berambisi merebur kekuasaan, dan hanya
menginginkan pembebasan. la juga tidak ingin mendiskreditkan kebudayaan lain, dan

hanya ingin mengetahui keterbentukan dan struktur peradaban Barat. Seperti diklaim

®Moh. Fudholi, Relasi Antagonistik Barat-Timur: Orientalisme Vis A Vis Oksidentalisme,
Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 2, Desember 2012, h. 402.

YKazuo Shimogaki, Kiri Islam: antara Modernisme dan Postmodernisme (Yogyakarta:
LKiS, Cet. V, 2001), h. 7-8.

214



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

oleh Hasan Hanafi, ego oksidentalisme lebih bersih, objektif, dan netral dibandingkan

dengan ego orientalisme.*®

Mengenal Sosok Hasan Hanafi

Hasan Hanafi adalah salah satu tokoh pemikir dari Mesir yang mempopulerkan
kata oksidentalisme. Yaitu sebuah kajian Barat atau kajian komprehensif dengan
meneliti dan merangkum semua aspek kehidupan dan budaya Barat. Hasan Hanafi
adalah seorang reformis dan pemikir Islam (filosuf). Lahir di Kairo Mesir pada tanggal
13 Februari 1935. setelah menyelsaikan pendidikan dasar di tahun 1948, Hasan hanafi
kemudian melanjutkan studinya di Madrasah Tsanawiyah “Khalis Agha” Kairo, dan
selesai tahun 1952. sewaktu Tsanawiyah Hasan Hanafi aktif mengikuti diskusi-diskusi
kelompok Ikhwan al-Muslimin, Karena itu, sejak kecil ia mengetahui pikiran-pikiran
yang dikembangkan Ikhwan al-Muslimin dan para aktivis sosialnya. Di samping itu,
Hasan Hanafi juga tertarik mempelajari pemikiran-pemikiran Sayyid Quthub, terutama

prinsip-prinsip keadilan sosial dalam Islam.*®

Pada tahun 1952, Hasan Hanafi melanjutkan studinya ke Departemen Filsafat
Universitas Kairo, dan selesai pada tahun 1956 dengan menyandang gelar sarjana muda.
Dalam periode ini, Hasan hanafi merasakan situasi yang paling buruk di Mesir. Pada
tahun 1954, terjadi pertentangan keras antara Ikhwan al-Muslimin dan gerakan
Revolusi. Dalam arus pertentangan itu, Hasan Hanafi berada pada pihak Muhammad
Najib yang berhadapan dengan gerakan Nasser, karena baginya Najib memiliki

komitmen dan visi keislaman yang jelas.

Kejadian-kejadian yang ia alami pada masa itu membuatnya bangkit menjadi
seorang pemikir, pembaharu dan reformis. Keprihatinan yang muncul dan terus
bergejolak dalam batinnya saat itu adalah mengapa umat Islam selalu dikalahkan dan

mengapa konflik internal harus dan terus terjadi?

Moh. Fudholi, Relasi Antagonistik..., h. 404.
% Kusnadiningrat, Teologi dan Pembahasan: Gagasan Kiri Hasan Hanafi (Jakarta: Logos,
1999), h. 49.

215



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Selanjutnya pada tahun yang sama, Hasan Hanafi memperoleh kesempatan
untuk belajar di Universitas Sorbonne Prancis. Di sini ia memperoleh lingkungan yang
kondusif untuk mencari jawaban atas persoalan-persoalan mendasar yang sedang
dihadapi oleh negerinya dan sekaligus merumuskan jawaban-jawabannya. di Prancis
inilah ia dilatih untuk berfikir secara metodologis melalui kuliah-kuliah maupun bacaan-
bacaan atau karya-karya sejumlah orientalis. la juga sempat belajar pada seorang
reformis katolik, Jean Gitton tentang metodologi berfikir, pembaharuan, dan sejarah
filsafat. la juga sempat belajar tentang fenomenologi dari paul Ricour, analisis
kesadaran dari Edmund Husserl, dan bimbingan penulisan tentang pembahruan ushul

al-Figh di bawah supervisi Professor Massignon.

Akhirnya, pada tahun 1966, Hasan Hanafi berhasil menyelesaikan jenjang
pendidikan S2 dan S3 nya. Dalam perjalanan karir akademiknya, mulai sejak tahun
1967, ia diangkat menjadi “Lektor”, kemudian menjadi “Lektor kepala” tahun 1973.
Puncaknya tahun 1980, Hasan Hanafi diangkat menjadi “Professor” guru besar filsafat
pada jurusan Filsafat di Universitas Kairo. Selanjutnya, pada tahun 1988, ia menjabat
sebagai ketua jurusan pada Universitas yang sama. Di samping itu, Hasan hanafi
memberi kuliah di berbagai tempat, di antaranya di Perancis (1969), Belgia (1970),
Temple University Philadelpia Amerika (1971-1975), dan Universitas Fez, Maroko
(1982-1984). Selanjutnya ia diangkat sebagai guru besar tamu pada Universitas Tokyo
(1984-19850, sampai ia menjadi penasehat program pada Universitas PBB di Tokyo
Jepang tahun (1985-1987).%

Secara sederhana, pemikiran Hasan Hanafi dapat dibagi menjadi tiga periode.
Pertama, dimulai pada tahun 1960-an. Pada periode ini pemeikirannya sangat
dipengaruhi oleh paham yang berkembang di Mesir saat itu seperti, sosialistik,
nasionalistik dan populistik yang dirumuskan dalam iseologi Pan-Arabika. Pada periode
ia banyak merekontruksi pemikiran Islam yang menurutnya sedang mengalami Krisis.
Dalam rangka itu ia banyak melakukan penelitian, terutama dalam metode interpretasi

sebagai upaya pembahruan ushul figih dan fenomenologi sebagai metode untuk

®Thaha Mahasin, “Manusia dan perubahan Sejarah Berteologi Bersama Hasan Hanafi”,
BANGKIT Vol Ill, No. 8, (1994 ), h. 23.

216



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

memahami agama dalam konteks realitas kontemporer. Berbagai penelitian yang ia

lakukan mengantarkannya mendapat doktor.?

Kedua, periode tahun 1970-an. Pada periode ini banyak berbicara mengenai
problema kontemporer sebagai upaya untuk mencari jawaban atas kekalahan Islam
ketika perang melawan Israel tahun 1967. Dalam hal ini ia mencoba menggabungkan
antara semanagat keilmuan dan kerakyatan, ia menyadari bahwa seorang ilmuan tidak
hanya duduk berfikir, tapi juga harus memberikan jalan keluar ketika masyarakat luas
mengalami kesulitan. dalam periode ini ia banyak menulis, seperti tulisannya yang
berjudul “Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al-Mu atsir” pada tahun 1976. Pada tahun
1977 ia kembali menulis dengan judul “Qadlaya Mu ashirah fi Fikri al-Gharbi 11”.
Ketegangan yang terjadi di Mesir antara pemerintah dan kelompok Islam radikal yang
kemudian memicu terbunuhnya Presiden Mesir Anwar Sadat yang memberikan
kelonggaran terhadap lIsrael pada tahun 1981, mengilhami Hasan Hanafi menyusun
tulisan berupa himpunan artikelnya, menjadi delapan jilid buku dengan judul “al-Din wa
al-Tsawrah fi Mishr 1952-1981”, yang dihimpun sejak tahun 1976-1981 yang
selanjutnya diterbitkan tahun 1987. Sementara karya lainnya adalah ‘“Religious
Dialogue and Revolution (1972-1976)” yang diterbitkan tahun 1977. Karya lainnya
adalah “Dirasah islamiyyah” yang ditulisnya sejak tahun 1978, kemudian diterbitkan
pada tahun 1981.%

Ketiga, periode tahun 1980-an dan awal 1990-an. Dilatarbelakangi oleh situasi
pemerintah yang stabil dibanding tahun-tahun sebelumnya, ia menulis kembali beberapa
tulisan yang berjudul “al-Turast wa al-Tajdid” yang terbit pertama kali pada tahun 1980.
Buku ini memuat dasar-dasar ide pembaharuan dan langkah-langkahnya. Tulisan
lainnya juga muncul yaitu, “al-Yasir al-Islami” yang berisi ideologi-ideologi Hasan
Hanafi. Pada tahun 1988, Hasan Hanafi juga menulis lima jilid buku yang berjudul “al-

Agidah ila al-Tsawrah” yang ditulisnya selama 10 tahun.

2! Abdurrahman Wahid, “Hasan Hanafi dan Eksperimentasinya”, Pengantar dalam Kazuo
Shimogaki, Kiri Islam antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah atas Pemikiran Hasan Hanafi, ter.
M. Imam Aziz dan M. Jadul maula (Yogyakarta: LKiS, 1994), h. xii.

22Yudian, “Gerakan Pemikiran Kiri Islam: Studi atas Pemikiran Hasan Hanafi”. Jurnal Hukum
Islam al-Mawrid, edisi V11 (1999), h. 82.

217



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Kiri Islam Dan Peradaban Barat

Kiri Islam hadir untuk menentang dan mengagntikan kedudukan peradaban
Barat. Jika al-Afghani memperingatkan tentang imperialisme militer, maka kiri Islam
pada wal abad ini telah menghadapi ancaman imperialisme ekonomi berupa korporasi
multi nasional, sekaligus mengingatkan akan ancaman imperialisme kebudayaan.
Imperialisme kebudayaan dilakukan dengan cara menyerang kebudayaan dari dalam,
dan melepas afiliasi umat atas kebudayaannya sendiri, sehingga umat lupa akan akarnya
sendiri. Kiri Islam hadir untuk memperkuat umat Islam dari dalam, dan tradisinya
sendiri melawan pembaratan yang pada dasarnya bertujuan melenyapkan kebudayaan

nasioal dan memperkokoh hegemoni kebudayaan Barat.?®

Kanan dan kiri dalam pemikiran Islam pada dasarnya adalah cerminan dari dua
kondisi sosial yang menunjukkan adanya dua kelas sosial. Masing-masing kelas
berupaya untuk mempertahankan haknya dengan membangun kerangka teoritis dari
tradisi-tradisi di dalam masyarakat dalam wujud ajaran-ajaran keagamaan. Salah satu
kelas yaitu kelas elit yang menguasai sarana produksi dan perangkat kekuasaan politik,
berupaya mengekploitasi kelas lain yang minoritas. Salah satu cara eksploitasi tersebut
ialah dengan melalui pemikiran keagmaan yaitu dengan menafsirkan agama sejalan
dengan kepentingan kelas elit sebagai mayoritas. Di pihak lain, kelas mayoritas yang
dieksploitasi juga berupaya melakukan reinterpretasi terhadap agama demi kepentingan
mereka, yaitu demi mengalahkan kelas minoritas yang berkuasa dengan senjata yang
sama, Yaitu penafsiran agama. Agama ibarat pisau bermata dua, masing-masing

kelompok dapat mempergunakannya sesuai keinginannya.?*

Urgensi Oksidentalisme Dalam Pembaharuan Islam

1. Pembaharuan Islam dalam Persfektif Hasan Hanafi
a. Pembaharuan dipahami sebagai upaya menghidupkan kembali tradisi dimasa

Rasulullah dan para sahabat.

2Kazuo Shimogaki, “Kiri Islam: antara Modernisme dan Postmodernisme”, (Yogyakarta: LKiS,
cet, 111, (1997), h. 107.

** Hasan Hanafi “min al-Wa 'y al-Fardi ila al-Wa'y al-ijtima’l dalam Mujallad al-Tidzkari al-
Muhda li al-Marhum Utsman Amin (Edisi khusus untuk memperingati almarhum Utsman Amin) (Kairo:
Dar al-Tsagafah, 1980), h. 411.

218



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

b. Pembaharuan diartikan sebagai upaya untuk memperbaharui pemahaman
terhadap agama yang lama yang tidak sesuai lagi dengan perkembangan
zaman.

c. pembahruan diartikan sebagai upaya untuk menyesuaikan paham keagamaan
Islam dengan perkembangan baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu

pengetahuan dan teknologi modern.

2. Oksidentalisme: Respon Hasan Hanafi
Oksidentalisme memperlihatkan corak pemikiran Hasan hanafi pada satu
sisi dan realitas sosial yang berupa benturan politik, ekonomi, dan budaya antara
Barat dan Timur. Konfrontasi pada aspek budaya dimulai sejak masa
Kolonialisme Barat.
3. Urgensi Oksidentalisme terhadap Pembahruan Islam
Perwujudan oksidentalisme sebagai disiplin ilmu yang melakukan kajian
terhadap Barat secara akademisi dan kritis merupakan suatu keniscayaan. Karena
itu pokok bahasan memiliki relevansi dalam rangka melihat urgensi pemikiran

Hasan Hanafi tentang oksidentalisme terhadap pembaharuan Islam.

1) Oksidentalisme vs Weternisme
2) Oksidentalisme vs Eurosentrisme

3) Oksidentalisme antitesis Orientalisme.

4. Elaborasi Pemikiran Hasan Hanafi

Hasan Hanafi adalah seorang pemikir sosial yang sangat mendalam, terbukti
dengan pemikiran-pemikirannya yang telah dipaparkan. Secara implisit pemikiran
filsafat sosialnya memang tidak disebutkan dengan tegas, tetapi jika disimak lebih
dalam akan tampak bahwa pemikiran sosialnya sangan bernilai dan signifikan.
Dimulai dari rekontruksi teologi, Hasan Hanafi membeongkar teologi klasik yang
bernuansa metafisik menjadi nuansa antrologis. Jadi, yang diutamakan adalah
masalah kemanusiaan dan pemberdayaan diri agar memiliki keyakinan yang
mantap dan tangguh, sehingga dapat menjadi wakil Tuhan dimuka bumi yang

memakmurkan bukan merusak.

219



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Dengan gagasan oksidentalisme, Hasan Hanafi menginginkan adanya
kesetaraan antar sesama manusia, baik secara individu maupun antar sesama
bangsa. agar tidak ada dominasi antara yang satu dengan lainnya. untuk mencapai
hubungan-hubungan tersebut perlu dibangun epistimologi rasional. Epistimologi
rasional akan memunculkan hubungan harmonis saling membutuhkan.
Oksidentalisme sebagai gerakan sosial pemikiran diakui berhasil menawarkan
opini. Oksidentalisme telah mengagetkan dunia intelektual (Barat) yang sejak
beberapa abad terninabobokkan oleh modernisme yang “membius” melalui
ciptaan sains dan teknologinya. Terlepas dari problem itu, tampaknya realitas
munculnya oksidentalisme merupakan suatu signal muncuanulnya gagasan untuk

melakukan “dekontruksi”terhadap basis-basis pengetahuan modern.?

Al-Qur’an dalam Pandangan Orientalis

Kajian-kajian Orientalis terhadap al-Qur’an terus mengalami perkembangan,
sebagaimana yang telah dijelaskan Moh. Khoeron dalam penelitiannya. Dalam
kutipannya Khoeron mengemukakan pendapat Fazlur Rahman bahwa kajian-kajian
orientalis terhadap al-Qur’an dapat dikelompokkan menjadi tiga, yaitu: Pertama karya
yang berusaha mencari pengaruh Yahudi-kristen dalam al-Qur’an. Kedua karya yang
mencoba membuat rangkaian kronologis ayat-ayat al-Qur’an. Ketiga karya yang

menjelaskan keseluruhan atau aspek-aspek tertentu saja dalam al-Qur’an.?®

Atas dasar keterpengaruhan nilai-nilai Barat dalam mengkaji al-Qur’an, para
orientalis hanya mnggunakan pendekatan metode penelitian ilmu-ilmu sosial yang
mereka miliki. Asumsi dasar orientalis bahwa al-Qur’an bukan wahyu menjadi landasan
sekaligus tujuan kajian mereka terhadap al-Qur’an. Kajian sejarah teks al-Qur’an ysng
dipelopori khususnya Theodore Noldeke dan Arthur Jeffery, teori revisi teks al-Qur’an
Richard Bell dan M.M Watt membuktikan akan hal itu.?’

Wihda Rihlasyita, “ Kiri Islam Hasan Hanafi dan Oksidentalisme” Jurnal al-Yasini Vol. 04,
No. 02, (November 2019), h. 121.

Moh. Khoeron, Kajian orientalis terhadap Teks dan Sejarah Al-Qur’an, Suhuf, Vol. 3 No.2,
2010, h. 238-239.

"Hamid Fahmy Zarkasyi, Tradisi Orientalisme dan Framework Studi Al-Qur’an, Tsaqafah, Vol.
7, No. 1, April 2011, h. 10.

220



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Karena pengaruh keagamaan yang mereka yakini, para orientalis menggunakan
kitab mereka sebagai standar penilaian. Di antaranya dengan cara mencari kesamaan-
kesamaan yang ada dalam al-Qur’an dengan kitab terdahulu. Abraham Geiger seorang
orientalis yang menulis dengan judul “Apa yang telah Muhammad Pinjam dari yahudi?”
menjelaskan bahwa al-Qur’an merupakan imitasi dari Taurat dan Injil. Kosa-kata yang

berasal dari bahasa Ibrani seperti Tabut, taurat, Jahannam, Taghut, dan sebagainya.?®

Tuduhan Noldeke terhadap Al-Qur’an ialah dia mengatakan bahwasannya Nabi
Muhammad banyak meminjam ajaran agama Yahudi dan Nasrani di mana banyak
kandungan Al-Qur’an menjiplak dari kedua tradisi agama tersebut.”® Keterpengaruhan
ini bisa dilihat dari kisah-kisah dalam Al-Qur an yang juga disebutkan dalam perjanjian
lama (Injil), bedanya versi Al-Qur'an mengalami penambahan dari bentuk semula.
Adapun kisah yang diambil dari perjanjian baru yaitu kisah-kisah legend (ustiriyah),
seperti kisah Maryam dan kelahiran Isa hal ini dapat dibuktikan dalam QS. Ali imran
ayat 41-48 dan QS. Maryam ayat 17. Demikian juga terkait dengan kerasulan Isa

sebagaimana tergambar dalam surah Saf ayat 6.

sow & o oo s Zw o B oo P ///5/ So s s 0 »

LA e ook G W B )0 05 3 ] & Wd\w@du;b

&

§ 5 4o s woo o S / & 0og SJSo or o ZwrlS o

Wﬁ\.&.ﬁ\)buL\Jbr& b 2T al g o BT Jgey | 2oy

“Dan (ingatlah) ketika Isa ibnu Maryam berkata: "Hai Bani Israil,
sesungguhnya aku adalah utusan Allah kepadamu, membenarkan kitab
sebelumku, yaitu Taurat, dan memberi khabar gembira dengan (datangnya)
seorang Rasul yang akan datang sesudahku, yang namanya Ahmad
(Muhammad)". Maka tatkala rasul itu datang kepada mereka dengan membawa

bukti-bukti yang nyata, mereka berkata: "Ini adalah sihir yang nyata".

Jika hanya mencari kesamaan isi al-Qur’an dengan kitab-kitab terdahulu, sudah

barang tentu akan ditemukan dengan mudah, mengingat al-Qur’an adalah penyempurna

% 1bid.
2 Musthofa, Serangan Noldek Terhadap Autentisitas Al-Quran. Jurnal el-Harakah. 2006, h.
102-103.

221



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

kitab-kitab terdahulu. Malah seharusnya kesamaan itu dianggap sebagai mukjizat karena
nabi Muhammad yang ummi dapat merekam ajaran-ajaran yang ada dalam Kkitab

terdaulu.

Begitu juga halnya qira’at, para orientalis tidak luput mengkritisi al-Qur’an
dengan penyebab terjadinya ragam qira’at. Noldeke menganggap tulisan Arab menjadi
penyebab perbedaan qira’at. Sejalan dengan Noldek, Ignaz Goldziher juga mengatakan
bahwa qira’aat teks al-Qur’an yang berbeda-beda merupakan akibat dari keteledoran
penyalin naskah tersebut. Dibakukannya cara baca dan pembukuan terhadap al-Qur’an
dianggap Ignaz sebagai alasan terjadinya polemik keotenitasan mushaf Usmani.*
Pendapat mereka ini sebenarnya dapat dimaklumi karena mereka menggunakan standar

kritik terhadap Bibel tentang varian bacaan Perjanjian Baru.

Kritik Oksidentalis Terhadap Orientalis

Kajian orientalis di atas rupanya memancing reaksi dari kalangan Muslim. Al-
A’zami dalam bukunya Sejarah Teks al-Qur’an dari Wahyu sampai Kompilasi yang
dikutip oleh Ulfiana mengungkapkan ketidaksetujuannya terhadap apa yang dituduhkan
oleh kaum orientalis. Salah satunya mengenai al-Qur’an yang merupakan kitab imitasi
dari Yahudi dan Kristen.*! Setidaknya menurut A’zami ada empat pintu gerbang yang
memicu orientalis dalam menyerang al-Qur’an. Pertama menghujat al-Qur’an dan
kompilasinya. Kedua merubah istilah Islam dengan ungkapan asing. Ketiga menuduh
bahwa al-Qur’an bentuk pemalsuan dari Yahudi-Kristen. Keempat sengaja mengubah
atau memalsukan al-Qur’an. A’zami memandang pada kesimpulan orientalis walaupun
dalam batas-batas tertentu mengalami perbedaan, pasti mereka melakukan kecurangan

jika ingin sukses dalam memalsukan al-Qur’an.

Sebagaimana penjelasan Fazlur Rahman yang dikutip oleh Khoeron Fazlur
bahwa sangat disayangkan dari kajian tentang pengaruh Yahudi-kristen dalam al-Qur’an
adalah dijadikannya keinginan untuk membuktikan tidak lebih dari gema agama Yahudi

(Kristen) dan Nabi Muhammad tidak lebih sebagai penganut Yahudi. Akibatnya, karya-

% Agus Darmawan, Mengkritisi Orientalis yang Meagukan Otentisitas Qur’an, El-Banat, Vol. 6,
No. 1, Januari-Juni 2016, h. 103-104.
'Ulfiana, Otentisitas Al-Qur’an Perspektif John Wansbrough, Ushuluna, 5 (2), 2019, h. 188.

222



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

karya yang lahir hanya untuk memperlihatkan bahwa nabi Muhammad adalah murid
dari seorang yahudi. Rahman menjelaskan bahwa al-Qur’an tidak bisa dipahami sebagai
sebuah perpaduan dari unsur-unsur yang berbeda dan bertentangan, sebagaimana

pandangan al-Qur’an mengenai keanekaragaman kaum beragama.32

Dalam hal pemikiran qira’at Usmani, sudah ada kesepakatan di antara para
sahabatyang berbeda dalam masalah ini untuk membakar mushaf lainnya. Ini dilakukan
secara sukarela. Membantah pendapat Ignaz, al-A’zami mengatakan bahwa ketika
perbedaan muncul hal ini sangat jarang terjadi maka kedua kerangka bacaan (titik dan
syakal) tetap mengacu pada mushaf Usmani, dan tiap kelompok dapat menjustifikasi

becaannya atas dasar otoritas mata rantai atau silsilah yang sampai kepada Nabi.*

Hal senada juga disampaikan oleh Shabur Syahnin, menurutnya giraaat
merupakan riwayat-riwayat yang berkaitan dengan cara Nabi dalam membaca al-
Qur’an. Jadi tulisan Arab bukanlah penyebab lahirnya perbedaan gira’at. Justru adanya
perbedaan qira’at dapat membantu untuk mendalami gira’at-qira’at yang sahih dengan

1.3 Dalam

situasinya ketika penulisan mushaf Usmani, seperti ketiadaan titik dan syaka
sejarah diketahui bahwa tulisan Arab atau khat mengalami perkembangan. Awalnya al-
Qur’an ditulis gundul, tanpa tanda baca, kemudian diperkenalkan sistema vokalisasi.
Meski demikian, rasm Usmani tidak menimbulkan masalah, mengingat bahwa pada saat
itu kaum Muslimin belajar al-Qur’an langsung dari para sahabat, dengan cara
menghafal, bukan dengan tulisan. Mereka tidak bergantung pada tulisan atau pun

manuskrip.

Kesimpulan

Al-Qur’an sebagai corpus terus dikaji dan ditelaah, tidak hanya oleh Muslim
sendiri melainkan dari kalangan non Muslim turut mengkaji. Ini membuktikan bahwa
bernarlah al-Qur’an salih li kulli zaman wa makan. Berbedanya pendekatan yang
digunakan dalam mengkaji al-Qur’an tentunya akan memberikan hasil dengan warna

yang berbeda pula. Apa yang dilakukan oksidentalis, dalam hal ini disebutkan Fazlur

#Moh. Khoeron, Kajian orientalis..., h. 247.
zj Agus Darmawan, Mengkritisi Orientalis..., h. 107.
Ibid.

223



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Rahman dan Al-A’zami ketika merespon kaum orientalis patut diteladani. Berbeda
dengan kebanyakan ulama Timur Tengah yang kerap mengutuk tanpa adanya karya

ilmiah

Daftar Pustaka

Badruzaman, Abad. Kiri Islam Hasan Hanafi: Menggugat Kemapanan Agama dan
Politik. Tiara Wacana Jogja, 2005.

Darmawan, Agus. Mengkritisi Orientalis yang Meagukan Otentisitas Qur’an. El-Banat.
Vol. 6, No. 1, Januari-Juni 2016.

Daya, Burhanuddin. Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-Dasar
Oksidentalisme. Sukapress, 2008.

Fudholi, Moh. Relasi Antagonistik Barat-Timur: Orientalisme Vis A Vis
Oksidentalisme. Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 2, Desember
2012,

Hanafi, Hasan.“min al-Wa'y al-Fardi ila al-Wa’y al-ijtima’l dalam Mujallad al-
Tidzkari al-Muhda li al-Marhum Utsman Amin (Edisi khusus untuk
memperingati almarhum Utsman Amin). Kairo: Dar al-Tsagafah, 1980.

Hagan, Arina. Orientalisme dan Islam dalam Pergulatan Sejarah, Jurnal Keilmuan
Tafasir dan Hadis. Vol. 1, No. 2. Desember, 2011.

Izaa, Yogi Prana. Oksidentalisme: Membuka Kedok Imperealisme Barat (Studi Politik
Imperealisme Belanda Abad 19 dan Awal Abad 20 di Jawa Melalui Kajian
Sejarah). Jurnal Keislaman. Vo. 5, no. 9. Juli-Desember 2016.

Karel A. Steenbrink. Mencari Tuhan dengan Kacamata Barat. Yogyakarta: 1AIN

Sunan Kalijaga Press, 1988.

Khoeron, Moh. Kajian orientalis terhadap Teks dan Sejarah Al-Qur’an. Suhuf. Vol.3
No.2, 2010.

Kusnadiningrat, Teologi dan Pembahasan: Gagasan Kiri Hasan Hanafi. Jakarta:
Logos, 1999.

224



Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist / Volume 5, No.2. Juni 2022 / p-ISSN: 2615-2568 e-ISSN: 2621-3699

Mahasin, Thaha. “Manusia dan perubahan Sejarah Berteologi Bersama Hasan Hanafi”,

BANGKIT Vol Ill, No. 8, 1994,
Masyadi, Anang Rizka. Oksidentalisme: Menanti Peran Muhammadiyah, 2004.

Musthofa, Serangan Noldek Terhadap Autentisitas Al-Qur'an. Jurnal el-Harakah.
2006.

Noorhayati, Siti Mahmudah, Oksidentalisme Konsep Perlawanan Terhadap Barat.
Jurnal al-Turats. VVol. 3, No. 2, Juli-September, 2016.

Said, Hasani Ahmad. Potret Studi Al-Qur;an di Mata Orientalis. Jurnal At-Tibyan. Vol.
3, No. 1, Juni 2018.

Shimogaki, Kazuo. Kiri Islam: antara Modernisme dan Postmodernisme. Yogyakarta:
LKiS, Cet. V, 2001.

Tadjab. Dimensi-Dimensi Studi Islam. Surabaya: Abditama, 1994.

Teng, Muhammad Bahar Akkase. Orientalis dan Orientalisme dalam Perspektif
Sejarah, Jurnal llmu Budaya. Vol: 4, No 1, Juni 2016.

Ulfiana, Otentisitas Al-Qur’an Perspektif John Wansbrough. Ushuluna. 5 (2), 2019.

Wahid, Abdurrahman. “Hasan Hanafi dan Eksperimentasinya”, Pengantar dalam
Kazuo Shimogaki, Kiri Islam antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah
atas Pemikiran Hasan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula.
Yogyakarta: LKiS, 1994.

Yudian, “Gerakan Pemikiran Kiri Islam: Studi atas Pemikiran Hasan Hanafi”. Jurnal

Hukum Islam al-Mawrid, edisi VII. 1999.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Tradisi Orientalisme dan Framework Studi Al-Qur’an.
Tsagafah. Vol. 7, No. 1, April, 2011.

Zarkasyi, Fahmi. Tradisi Otientalisme dan Framework Studi Alquran” diakses pada 22
Oktober 2021 pada http://tsagafah. isid.gontor.ac.id/volume-vii-1/tradisi-orien

225


http://tsaqafah/

