As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

TRANSFORMASI POLITIK DALAM MASYARAKAT ISLAM MAYORITAS:
DAMPAK DEMOKRASI TERHADAP PERAN AGAMA DAN IDENTITAS
KEAGAMAAN

Muhammad Taqiyuddin Igbal Faiz
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: igbalattaqi22(@gmail.com

Muhammad Athaillah
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: muhammadathoillah1313@gmail.com

Ahmad Dhafid Penghabehan
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Masdaped359@gmail.com
Abstrak

Demokrasi telah menjadi kebutuhan zaman dan merupakan komponen penting dalam
kehidupan modern. Sebagai anggota masyarakat, manusia memiliki hak-hak demokrasi, yang
mencakup hak untuk berpikir, berekspresi dan berorganisasi. Agama Islam sebagai basis suara
terbanyak di Indonesia memberikan ruh politik yang identitik dalam berdemokrasi. Dimulai dari
pasca reformasi, munculnya partai-partai islam mentransformasi perubahan politik dalam
mayarakat. Fenomena ini lantas dikenal dengan politik identitas yang memasukkan tiap unsur
keberagamaan. Padahal dalam agama sendiri masih terdapat perdebatan mengenai Agama dan
Negara. Dalam penelitian ini, mengupayakan bagaimana agama ditransformasikan untuk
memberi peran yang berdampak positif baik itu partisipasi politik muslim dan hubungan antara
agama dan negara.

Kata Kunci: Transformasi Politik, Demokrasi, Agama.

Pendahuluan

Agama adalah sistem kepercayaan dan doktrin yang terdiri dari nilai-nilai,
peraturan, dan standar yang membantu orang bertindak dan berperilaku dengan cara
yang sesuai dengan keyakinan agama mereka dalam kehidupan masyarakat yang
dinamis.! Pada dasarnya, agama memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan
masyarakat karena berkaitan dengan masalah kepercayaan dan keyakinan masyarakat.

Indonesia, dengan lebih dari 200 juta penduduk Muslim, adalah negara yang
memiliki penduduk muslim mayoritas terbesar di dunia. Sejak kemerdekaannya pada
tahun 1945, negara ini telah menjalani perjalanan panjang dalam mengembangkan

sistem politik demokratis yang mengakomodasi masyarakat Islam mayoritas yang

'Kholish, Moh. Anas dan Yulianto. Dialektika Pemikiran Islam dan Demokrasi Manhaj
Indonesia: Sebuah Potret Historisitas, Kontinuitas dan Perubahan. Jurnal Waskito. Vol. 2. No. 2.
2018, 7.

26


mailto:iqbalattaqi22@gmail.com
mailto:muhammadathoillah1313@gmail.com
mailto:Masdaped359@gmail.com

As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

beragam. Transformasi politik yang terjadi seiring waktu telah memberikan kontribusi
penting dalam membentuk dinamika politik, sosial, dan budaya di Indonesia.

Transformasi politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia mencakup
berbagai aspek, termasuk peran agama dalam politik, identitas keagamaan, partisipasi
politik Muslim, dan hubungan antara agama dan negara. Keberadaan demokrasi sebagai
sistem politik yang dianut oleh Indonesia telah memberikan landasan penting dalam
membentuk dan mengubah dinamika tersebut.

Identitas begitu marak dalam politik Indonesia. Dalam pertarungan politik,
identitas Islam akhir-akhir ini sering digunakan, tidak mengherankan karena mayoritas
pemilih di Indonesia beragama Islam.’

Dalam konteks demokrasi, peran agama dan identitas keagamaan masyarakat
Islam mayoritas menjadi penting untuk dipahami. Dalam sistem politik demokratis,
agama dapat berperan sebagai sumber nilai, panduan etis, dan motivasi dalam
partisipasi politik.> Namun, demokrasi juga dapat mempengaruhi dan mengubah
interpretasi dan praktik keagamaan, serta membawa perubahan dalam identitas
keagamaan individu dan kelompok.*

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menjelaskan dan menganalisis transformasi
politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia dan mengkaji dampak
demokrasi terhadap peran agama dan identitas keagamaan. Dengan melihat
perkembangan politik terkini dan dinamika sosial di Indonesia, artikel ini mencoba
mendiskusikan perihal peran agama dalam politik, perkembangan identitas keagamaan,
dan tantangan yang dihadapi dalam membangun masyarakat yang inklusif dan harmonis
di tengah kompleksitas politik dan agama.

Metodologi yang digunakan dalam artikel ini mencakup analisis literatur, studi
kasus, dan penelitian lapangan. Dengan memadukan pendekatan kualitatif dan

kuantitatif, artikel ini akan menyajikan analisis yang komprehensif tentang transformasi

?Anam, Haikal Fadhil. Politik Identitas Islam dan Pengaruhnya terhadap Demokrasi di
Indonesia. Jurnal Politea Pemikiran Politik Islam. Vol. 2. No. 2. 2019, 181.
*Rahman, Ratnah. Peran Agama dalam Masyarakat Marginal. Jurnal Sosioreligius. Vol. 1. No.

4. Juni 2019, 80-81.

*Rubaidi dan Dwi Setianingsih. Politik Identitas Islam Indonesia Kontemporer: Radikalisme
Islam Versus Moderatisme Islam dalam Politik Elektoral Pilpres 2019. Jurnal Potret Pemikiran.
Vol. 25. No. 2. 2021, 151.

27



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia dan konsekuensinya terhadap
peran agama dan identitas keagamaan.

Diharapkan bahwa artikel ini akan memberikan kontribusi berharga bagi
pemahaman tentang transformasi politik dalam masyarakat Islam mayoritas di
Indonesia, serta menjelaskan bagaimana demokrasi mempengaruhi peran agama dan
identitas keagamaan. Selain itu, artikel ini juga dapat menjadi dasar untuk merumuskan
kebijakan yang lebih baik dalam memperkuat inklusi dan harmoni sosial dalam konteks

politik yang demokratis di Indonesia.

Konstruksi Demokrasi

Di pertengahan hayat, persoalan negara dan agama kerap diperbincangkan
secara terbuka, sejalan dengan tuntutan aspirasi politik Islam yang semakin berkembang
di negara-negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam. Seolah-olah negara
Islam dipandang sebagai solusi ideal bagi kehidupan politik modern. Karena konsep
Negara Islam tidak jelas atau ketinggalan jaman dalam diskusi politik Islam, diperlukan
teori dan reinterpretasi Al-Qur'an dan Hadis tentang masalah ini. Untuk mendapatkan
kejelasan teologis tentang Daulah Islam, kemungkinan-kemungkinan ini harus dikaji
ulang dalam Al-Qur'an dan Hadits.

Ketika Syariah diperkenalkan sebagai hukum nasional, muncul pertanyaan
tentang hubungannya dengan urusan kontemporer. sebagai elemen hukum internasional,
hak-hak non-Islam, demokrasi dan hak asasi manusia. Sangat penting untuk mengambil
pendekatan baru terhadap Syariah dalam ijtthad karena banyak isu terkini
mempengaruhi  kehidupan sehari-hari masyarakat. Hal ini dilakukan untuk
mengidentifikasi ajaran Islam sebagai agama rahmatan lil 'alamin atau al-syari'ah al-
Islam shathi li kulli zaman wa makan. Apalagi prinsip-prinsip universalisme Islam
selalu berkembang mengikuti zaman.’

Orientalis Joseph Schacht mengatakan bahwa Islam adalah sistem penting yang
mencakup agama dan negara. Menurut Qardhawy, Islam yang sejati terdiri dari iman,
ibadah, tanah air dan kebangsaan, toleransi dan kekuatan, moralitas dan material,
budaya dan hukum. Meskipun Islam merupakan ajaran universal yang didasarkan pada
berbagai struktur sosial, politik, ekonomi, budaya, dan hukum, namun dalam

penerapannya nilai-nilai universal tersebut bertentangan dengan budaya suatu negara

°Rumadi. Islam dan Otoritas Keagamaan. Jurnal Walisongo. Vol. 20. No. 1. Mei 2012, 31.

28



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

tertentu. Misalnya, meskipun Indonesia memiliki penduduk mayoritas Muslim, praktik
pemerintahannya berbeda dengan negara-negara Muslim lainnya di seluruh dunia.’

Dalam kehidupan nyata, demokrasi yang memberikan tanggung jawab kepada
rakyat atas kebijakan negara seringkali berubah ketika pemerintah negara mengambil
langkah-langkah untuk membatasi kehendak dan kekuasaan rakyat dalam menjalankan
negara. Langkah-langkah ini diambil dengan amandemen konstitusi atau undang-
undang oleh pemerintah yang bertanggung jawab. Langkah-langkah hukum formal dan
konstitusional digunakan untuk mengubah dan membatasi demokrasi.

Tidak semua pihak berhasil mencapai tujuan demokrasi. Akibatnya, pemerintah
daerah menghadapi empat masalah umum. Pertama, misi pelayanan publik. Peran utama
pemerintah adalah melayani masyarakat, terutama dalam pelayanan yang memerlukan
perencanaan, koordinasi, jaringan atau infrastruktur. kejahatan, kelangkaan sumber
daya, terutama masalah air dan sanitasi, pengangguran, fasilitas kesehatan yang buruk,
kemacetan lalu lintas, dan lainnya adalah beberapa masalah yang dihadapi pemerintah
lokal. Kedua, pembangunan kota. Perpindahan masyarakat dari desa ke kota
menyebabkan lingkungan menjadi buruk dan pemerintah kota menjadi kurang efektif
untuk menangani masalah ini. Salah satu masalah terbesar abad ke-20 ini adalah
urbanisasi. Masalah baru akan muncul di perkotaan jika pemerintah lokal tidak
mengatasi hal ini.

Dalam bukunya Al-Quran, Demokrasi Politik & Ekonomi, Muni Umar
mengatakan bahwa, meskipun telah terjadi perubahan besar setelah tumbangnya orde
baru, kemajuan saat ini dalam penerapan demokrasi masih belum memuaskan. Ini
disebabkan oleh fakta bahwa selama periode reformasi demokrasi, individu memiliki
kebebasan yang tidak terbatas untuk bertindak sesuka mereka, yang menyebabkan
ketidakteraturan (disorder) di masyaraka‘[.7

Abdurrahman Wahid yang bernama lengkap Abdurrahman Ad-dhakil atau biasa
disapa Gus Dur merupakan salah satu tokoh penting dalam proses demokrasi Indonesia.
Karena pandangannya tentang demokrasi, Abdurrahman Wahid dianggap sebagai aktivis

prodemokrasi. Sebagaimana dikutip Abdillah, Abdurrahman Wahid menyatakan bahwa

®Putera, Rachmat Panca. Pemikiran Politik Islam di Indonesia: Dari Formalistik Menuju ke
Substantif. Jurnal Ri’ayah. Vol. 3. No. 1. Januari-Juni 2018, 58.

'Rozi, Syafwan. Kontruksi Identitas Agama dan Budaya Etnis Minangkabau di Daerah
Perbatasan. Ringkasan Disertasi UIN Sunan Gunung Djati. Vol. 39. No. 1. 2013, 216.

29



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

demokrasi yang dilakukan di Indonesia berbeda dengan demokrasi yang dilakukan di
negara-negara Barat. Sebaliknya, demokrasi ini disesuaikan dengan prinsip-prinsip
budaya yang berkembang di Indonesia.® Abdurrahman Wahid memasukkan gagasan
demokrasi ke dalam budaya Indonesia, yang dianggapnya sebagai rahmat li al-dlamin
(rahmat bagi seluruh umat manusia) sebagai bagian integral dari ajaran Islam.

Keadaban politik penting dalam demokrasi. Pembebasan, esensi demokrasi,
berarti masyarakat yang bebas dan bertanggung jawab dengan aturan yang jelas
sehingga yang kuat tidak menindas yang lemah. Ini bisa terjadi ketika undang-undang
mengatur semua jenis permainan - budaya, ekonomi, dan politik. Aturan main harus
memastikan bahwa setiap warga negara memiliki kesempatan yang sama untuk
membentuk kehidupannya. Setiap pelaku sosial dari segala tingkatan dan kemampuan
harus menghormati aturan main yang ditetapkan dan diatur dalam undang-undang ini.
Dengan kata lain, apakah pemerintah, pengusaha, atau rakyat biasa harus mematuhi dan
menghormati hukum? Peradilan dapat mengambil tindakan tanpa pandang bulu
terhadap setiap pengusaha yang melanggar atau mengubah aturan.

Di tengah era reformasi ini, banyak ironi atau paradoks demokrasi yang muncul,
menunjukkan betapa sulitnya jalan yang harus ditempuh bangsa ini untuk mencapai
demokrasi yang sesungguhnya. Tidak mudah menciptakan demokrasi yang jujur,
transparan, dan bertanggung jawab, baik secara spiritual maupun politik. Akhirnya,
perjuangan demokrasi harus berhadapan dengan godaan kekuasaan yang pada dasarnya
anti demokrasi.

Demokrasi telah menjadi kebutuhan zaman dan merupakan komponen penting
dalam kehidupan modern. Sebagai anggota masyarakat, manusia memiliki hak-hak
demokrasi, yang mencakup hak untuk berpikir, berekspresi, berkumpul, berorganisasi,
memilih, mendapatkan pendidikan, pekerjaan, kesetaraan, dan kesempatan yang sama.
Kekuasaan tertinggi dalam penyelenggaraan negara dan pemerintahan berada di tangan
rakyat. Mereka juga bertanggung jawab atas pelaksanaan kebijaksanaan, baik yang
dilakukan secara langsung oleh rakyat atau melalui perwakilan mereka.

Indonesia adalah salah satu negara dengan populasi penganut agama Islam

terbesar yang memiliki sistem politik demokratis. Dalam iklim demokrasi ini, mulai

®Dahlan, Moh. Hubungan Agama dan Negara di Indonesia. Jurnal Analisis: Studi Keislaman.
Vol. 14. No. 1. Juni 2014, 4-5.

30



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

muncul juga berbagai partai politik Islamis dan kelompok Islamis dengan agenda
Islamisme mereka di Indonesia muncul. Pasca reformasi, kelompok Islam konservatif
telah berkembang dalam berbagai ruang politik, bahkan beberapa organisasi yang
memiliki ideologi Islam yang cenderung garis keras semakin banyak bermunculan.

Sebagai bagian dari gerakan politik hukum demokratis, Undang-Undang dibuat
untuk memperbaiki penyelenggaraan dan peraturan pemerintahanan. Oleh karena itu,
semangat demokrasi harus dibangun melalui pembentukan sistem hukum dan tata
hukum yang berkeadilan yang mengutamakan kepentingan warga daripada kepentingan
pihak lain.?

Oleh karena itu, semangat demokrasi harus dibangun melalui pembentukan
sistem hukum dan tata hukum yang berkeadilan yang mengutamakan kepentingan
warga daripada kepentingan pihak lain. Namun, saat ini telah terjadi perubahan lagi
dengan munculnya Undang-Undang dan bahkan Perpu yang mengatur pemilihan kepala

daerah.

Peran dan Identitas Keagamaan

Menurut Ibnu Khaldun, agama adalah dua sisi yang sulit dipisahkan dari
kehidupan sosial masyarakat. Ibnu Khaldun mengatakan bahwa nilai-nilai yang berlaku
dalam suatu masyarakat, yaitu agama, akan menentukan kohesi sosial, solidaritas, dan
ikatan sosial yang kuat. Dengan kata lain, dua faktor utama yang menentukan solidaritas
sosial, yaitu faktor kekerabatan atau keturunan, dan faktor agama. Agama dianggap
paling penting dalam penelitian Ibnu Khaldun karena kemampuannya untuk
memperkuat solidaritas masyarakat dan meminimalkan konflik."

Meskipun agama masyarakat berbeda-beda, setiap masyarakat selalu
menginginkan kehidupan yang aman, damai, teratur, dan seimbang yang sesuai dengan
multikulturalisme. Kehidupan yang damai dapat dicapai jika masyarakat mampu
menghargai perbedaan agama dan saling menghargai. Kehidupan sosial dan agama
harus bersatu untuk mempertahankan integrasi.

Islam adalah agama yang universal karena tujuan agama adalah rahmatan lil

alamin. Selain itu, agama ini memberi manusia ide-ide tentang hal-hal yang berkaitan

*Ibid., Dahlan, Moh. Hubungan Agama dan Negara di Indonesia. .., 4-5.
"Kasdi, Abdurrahman. Genealogi dan Sejarah Perkembangan Politik Islam. Jurnal Addin. Vol.
9. No. 2. Agustus 2015, 279.

31



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

dengan sistem, seperti politik, ekonomi, dan penegakan hukum. Selanjutnya, dalam
bidang politik, Islam menggunakannya untuk mengurus urusan umat. Beberapa pemikir
dan politisi muslim telah membangun Islam dan politik integratif, masing-masing
dengan cara dan pendekatan mereka sendiri.

Politik Islam adalah pertarungan Islam dengan kekuasaan dan negara yang
menghasilkan sikap dan perilaku politik serta budaya politik yang didasarkan pada nilai-
nilai Islam. Sifat-sifat Islam juga digunakan dalam budaya politik. Seperti halnya yang
terjadi di Indonesia, pengaruh islam dalam perpolitikan Indonesia menjadi krusial,
masyarakat islam mayoritas digunakan sebagai basis mendulang suara terbanyak,
sehingga muncul lah politik identitas agama."*

Di Amerika Serikat, politik identitas pertama kali muncul pada tahun 1970-an
sebagai tanggapan atas perjuangan orang-orang yang termasuk kelompok minoritas,
gender, atau ras yang merasa dikucilkan. Sepanjang sejarah manusia, perjuangan untuk
pengakuan telah menggerakkan mereka. Pengakuan universal, ketika nilai setiap orang
diakui, adalah satu-satunya solusi logis untuk keinginan ini. Pengakuan universal ini
menantang pengakuan parsial berdasarkan bangsa, agama, sekte, ras, etnis, jenis
kelamin atau individu yang ingin diakui sebagai superior.12

Dalam politik, identitas sering disebut menyimpang dari prinsip persatuan dan
kesatuan; la digunakan sebagai alat politik untuk memenangkan suara dalam pemilu,
menggalang dukungan massa, dan mencapai tujuan politik pemisahan diri dari negara
kesatuan Republik Indonesia.’* Karena politik identitas pada hakekatnya adalah
fenomena politik yang mengedepankan perbedaan identitas. Politik identitas saat ini
menjadi tantangan besar bagi Indonesia yang dapat merugikan bangsa. Politik identitas
menentang demokrasi yang partisipatif, setara, dan berorientasi pada hak-hak sipil.
Demikian pula di Indonesia, di mana demokrasi mendorong bangkitnya politik identitas

melalui konflik, kekerasan, dan diskriminasi terhadap kelompok tertentu.'*

"Baihaqi, Wazin. Pengaruh Islam terhadap Kekuasaan Politik di Indonesia. Jurnal al-Qalam.
Vol. 22. No. 1. Januari-April 2005, 2.

?Fadhli, Yogi Zul. Kedudukan Kelompok Minoritas dalam Perspektif HAM dan Perlindungan
Hukunya di Indonesia. Jurnal Konstitusi. Vol. 11. No. 2. Juni 2014, 352-353.

Wahid. Ramli Abdul. Aliran Minoritas dalam Islam di Indonesia. Jurnal Contemporary Islam
and Muslim Societies. Vol. 1. No. Juli-Desember 2017, 142-143.
“Mubasirun. Persoalan Dilematis Muslim Minoritas dan Solusinya. Jurnal Episteme. Vol. 10.

No. 1. Juni 2015, 100.

32



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

Di antara fenomena politik identitas yang muncul pada masa demokrasi adalah
penggunaan politik identitas dalam kaitannya dengan kepentingan agama sebagai alat
kelompok kepentingan untuk mengekspresikan keinginannya.15 Selain itu, karena
pemahaman hukum dan politik yang kurang komprehensif di kalangan masyarakat
Indonesia, dikhawatirkan emosi yang tersulut akan menimbulkan konflik vertikal dan
horizontal yang merusak keutuhan bangsa Indonesia. Sebaliknya, kelompok separatis
juga menggunakan politik identitas rasial untuk mencoba melepaskan diri dari NKRI.

Pasca mobilisasi massa pada Pemilu 2016 di Jakarta, politik identitas Muslim
meledak dalam gelombang besar. Hal ini mempengaruhi banyak aspek kehidupan
bernegara, termasuk demokrasi Indonesia saat ini. Namun, demokrasi Indonesia masih
terus berkembang. Meskipun politik identitas diperbolehkan dalam demokrasi, namun
terlalu banyak yang buruk, terutama di Indonesia, yang masyarakatnya beragam secara
ras, etnis, dan agama. Dalam hal ini, politik identitas Islam merupakan politik identitas
yang sedang berkembang. Meskipun kelompok atau golongan sosial tertentu mengklaim
bahwa hak mereka tidak sama, politik identitas muncul dalam dinamika politik yang
sangat beragam di Indonesia. Selain itu, politik identitas Indonesia semakin
mempertegas perbedaan karena perbedaan merupakan ukuran utama keberagaman
negara. Ketidakstabilan negara akan terjadi karena konflik yang disebabkan oleh politik
identitas yang beragam.lEs

Semenjak zaman penjajahan hingga kemerdekaan, struktur politik identitas
Indonesia telah muncul dan menjadi kuat. Karena persamaan identitas sebagai warga
negara yang merdeka, orang menjadi sangat nasionalis dan menunjukkan politik
identitas mereka dalam praktik ketatanegaraan.17

Pada masa itu, nasionalisme tidak hanya menjadi dasar politik identitas
Indonesia. Perjuangan masyarakat Indonesia, yang didominasi oleh umat muslim,
sangat berpengaruh pada sejarah perjuangan bangsa Indonesia hingga saat ini. Sejarah

Indonesia menunjukkan bahwa Islam dan nasionalisme telah hidup bersama selama

“Harahap, Fitri Ramadhani. 2014. Politik Identitas Berbasis Agama. Yogyakarta: APPSI UGM,
518.

®*Maharani, Putri. Peran Identitas Agama terhadap Status Identitas Diri. Skrpsi tidak diterbitkan.
Program Studi Psikologi Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 33.
"Wingarta, I Putu Sastra dkk. Pengaruh Politik Identitas terhadap Demokrasi di Indonesia.
Jurnal Lembaga Ketahanan Nasional Republik Indonesia. Vol. 9. No. 4, 118.

33



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

bertahun-tahun dan bekerja sama dengan baik. Ini bukan hanya skenario bahwa orang
muslim ingin menjadikan identitas keagamaan yang mereka anggap lebih penting dalam
struktur negara. 18 Konflik politik seringkali disebabkan oleh politik identitas, terutama
dalam hal konflik antara mayoritas dan minoritas atau antara kelompok yang lebih
tinggi dan lebih rendah.™

Memasuki era reformasi, hubungan antara Islam dan politik menjadi tema aneh
yang mengiringi demokratisasi. Salah satu fenomena pasca-Orde Baru adalah kehadiran
partai-partai Islam dan gerakan Islam garis keras.? Menurut para pendukungnya,
demokratisasi terdiri dari partisipasi Islam dalam politik, baik dalam partai atau gerakan
sosial. Dengan menggunakan argumen mayoritas, kelompok keras dari mereka
berpendapat bahwa Islam harus menjadi dasar negara dan peraturan daerah. Sebaliknya,
mereka yang mempertahankan keyakinan bahwa Indonesia bukan negara agama, tetapi
negara Pancasila, yang mengutamakan semua golongan, termasuk agama, menentang
argumen kelompok keras di atas. Kelompok terakhir berpendapat bahwa Islam, seperti
agama lain, memiliki hak untuk hidup dan berkembang di Indonesia, tetapi ia harus
ditempatkan di ruang privat daripada ruang publik. Mereka juga berpendapat bahwa
agama harus di-“sipilkan” terlebih dahulu dengan menghilangkan aspek eksotisnya.

Sulit untuk memperkirakan dampak yang dimiliki masing-masing kelompok di
atas terhadap pandangan sosial. Namun, menurut Mudzakkiri, kekalahan partai Islam
pada pemilu 1999, 2004 dan 2009 bahkan 2014 menunjukkan bahwa masyarakat tidak
mendukung gagasan keterkaitan antara Islam, politik, dan negara. Namun, di beberapa
daerah di mana Islam telah lama dominan, beberapa partai Muslim memperoleh suara
yang signifikan. Partai-partai Islam masih bisa menggalang dukungan dengan membuat
janji-janji teologis kepada pendukungnya. Hal ini dilatarbelakangi ketidakmampuan
partai non-agama untuk memenuhi janji kampanye mereka dan kurangnya semangat dan

nuansa ideologis yang diderita hampir semua partai politik Indonesia saat ini.

'8 estari, Yeni Sri. Politik Identitas di Indonesia: Antara Nasionalisme dan Agama. Jurnal
Politics and Policy. Vol. 1. No. 1. Desember 2018, 19-20.

YAmalia, Novi Rizka. Penerapan Konsep Maqashid Syariah untuk Realisasi Identitas Politik
Islam di Indonesia. Jurnal Dauliyah. Vol. 2. No. 1. Januari 2017, 33.

2Subikto, Adi Budiman dan Nur Kafid. Strategi Defensif dan Ofensif Parpol Berbasis Massa
Islam dalam Mencapai Parliamentary Threshold pada Pemilu 2014. Jurnal Shahih. Vol. 1. No.
2. Juli-Desember 2016, 38.

34



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

Transformasi Politik dalam Masyarakat Islam Mayoritas di Indonesia

Beberapa sarjana masyarakat Islam menolak demokrasi, yang lain menerimanya
dengan syarat, dan yang lain lagi menerimanya sepenuhnya. Orang-orang yang
menentang demokrasi mengatakan bahwa ini bukan sistem Islam. Salah satunya adalah
Maududi yang menjelaskan bahwa konsep demokrasi Islam berlawanan dengan
demokrasi sekuler Barat dan menyebabkan perubahan dari kedaulatan Tuhan menjadi
kedaulatan rakyat. Berbeda dengan Syekh Al-Azhar Ahmad Tayyib yang mendukung
demokrasi karena melindungi martabat setiap orang. Dengan cara yang sama ada yang
menolak dan ada yang menerima. Abdurrahman Wahid adalah salah satu yang paling
bisa menerima. Jalaludin Rahmat memahami demokrasi sebagai gagasan sistem politik
yang mendukung hak asasi manusia seperti hak asasi manusia atas persamaan dan
kebebasan berekspresi. Namun, dia tetap percaya bahwa Islam ada di tangan Tuhan dan
demokrasi adalah sistem sekuler. Nurcholis Majid mengatakan bahwa hakikat
demokrasi tidak perlu didefinisikan karena merupakan proses yang selalu berubah
menjadi lebih baik. .2

Indonesia memiliki sejarah panjang hubungan antara Islam dan politik.
Silsilahnya dapat ditelusuri kembali ke akhir abad ke-13 dan awal abad ke-14, ketika
banyak Muslim pertama kali datang ke Indonesia. Sepanjang sejarahnya, Islam telah
melakukan perbincangan lokal dengan realitas sosial dan politik. Padahal, Islam telah
memainkan peran penting sepanjang sejarah politik Indonesia. Namun, Islam tidak
segera diakui sebagai agama politik. Reformasi di Indonesia beberapa dekade yang lalu
(1998) seharusnya membawa perubahan penting dan mendasar dalam kehidupan
masyarakat Indonesia. Kesejahteraan rakyat, kemajuan ekonomi, pendidikan, supremasi
hukum dan kehidupan sosial dan politik tidak berubah sejak lama. Jika Anda tidak ingin
mengatakannya menjadi lebih buruk, stagnasi akan berubah. Ini karena reformasi tidak
membawa perubahan besar. Singkat kata, baik sebelum maupun sesudah reformasi,
tatanan kehidupan sekuler, praktik korupsi yang merajalela dan merajalela, degradasi
lingkungan yang tak terelakkan, pornografi dan tindakan yang tak terkendali, serta
peningkatan kemiskinan. menciptakan citra buruk bagi Indonesia. Selain itu, negara

asing dan kekuatan asing menguasai sumber daya alam yang seharusnya digunakan

?1ZA, Tabrani. Diskursus Simbiotik Agama dan Politik dalam Epistemologis Pemikiran Islam.
Jurnal al-Ijtima’. Vol. 7. No. 1. Oktober 2021, 80.

35



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

untuk meningkatkan kesejahteraan rakyat. Akibatnya, mereka memberikan pengaruh
besar pada politik nasional. Oleh karena itu, perubahan politik Islam dalam sistem
demokrasi bergantung pada proses perubahan masyarakat, yaitu. H. dari perencanaan
sosial ke Islam. Proses ini mencakup pemahaman tentang realitas masyarakat dari
perspektif Islam, pemahaman tentang teknik-teknik transformatif yang digunakan dalam
Islam, dan pemahaman tentang masyarakat ideal yang harus muncul. %

Pada masa kemerdekaan dan pasca reformasi, penyebaran Islam politik
dipandang sebagai persaingan kekuatan yang dapat menghancurkan sendi-sendi
kebangsaan negara. Persepsi ini mencerminkan upaya negara untuk menghentikan dan
menjinakkan gerakan ideologi politik Islam.

Idealisme dan aktivisme politik Islam yang legalistik dan formalistik menjadi
penyebab utama konflik politik antara Islam dan negara. Hubungan yang tidak harmonis
ini terjadi akibat perbedaan pendapat di antara para pendiri republik yang sebagian besar
beragama Islam, tentang kemana negara Indonesia harus dipimpin, apakah nasionalis
atau Islamis.?®

Isu-isu politik Islam dikembangkan dari segi ideologi dan simbol ketimbang
konten; Perdebatan mencapai puncaknya pada paruh kedua tahun 1950-an. Catatan
sejarah yang luar biasa hidup ini dengan jelas menunjukkan bahwa cita-cita ideologis
antara kaum nasionalis sekuler dan Muslim tidak dapat didinginkan oleh suhu politik
Majelis Konstituante yang terbatas.?*

Upaya menemukan hubungan politik yang tepat antara Islam dan negara terus
berlanjut pada masa pasca kemerdekaan dan pasca revolusi. Namun, upaya ini tidak
berhasil, menyebabkan lebih banyak ketidakpercayaan antara Islam dan negara.

Meski cita-cita membangun hubungan baik dan saling menguntungkan antara
Islam dan negara belum sepenuhnya terwujud, namun ada beberapa tanda penting

bahwa Islam politik telah kembali hadir dalam kehidupan politik negara ini. Bukti dari

perkembangan baru ini adalah sikap bersahabat negara terhadap Islam, yang tercermin

Lukman, Fahmy. Transformasi Politik Islam di Indonesia dalam Sistem Demokrasi. Jurnal
Kajian Peradaban Islam. Vol. 1. No. 1. 2018, 4.

#Zaprulkhan. Dinamika Pemikiran Politik Islam di Indonesia. Jurnal Review Politik. Vol. 3. No.
2. Desember 2013, 155.

*Mahanani, Qisthi DI dkk. Islam dan Politik di Indonesia. Jurnal al-Isnad. Vol. 3. No. 1. Juni
2022, 63.

36



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

dalam pelaksanaan kebijakan-kebijakan tertentu yang dianggap relevan dengan
kepentingan sosial, ekonomi dan politik Islam.?®

Indonesia bukan negara Islam atau sekuler; sebaliknya, itu adalah negara
religious yang memungkinkan dan membantu penduduknya melakukan tanggung jawab
agama mereka.

Pernyataan di atas sangat konsisten dengan apa yang terjadi di negeri ini ketika
pemerintah mengikuti kebijakan yang sejalan dengan ajaran agama Islam dan
membantu warganya menunaikan kewajiban agamanya. Berdasarkan perkembangan
realitas tersebut, terjadi perubahan politik antara Islam dan negara pada tahun 1980-an
dan 1990-an. Begitu negara-negara "berteman" dengan Islam, mereka siap menawarkan
perlindungan.

Istilah “substansialis” digunakan untuk menggambarkan proses perubahan wajah
politik Islam di Indonesia dari substansi legalistik menjadi formalistik. Istilah ini
merujuk pada proses transmisi ideologi politik Islam di Indonesia dari keinginan
memperjuangkan formalisme Islam dalam struktur negara atau menjadikan Islam
sebagai dasar negara, menjadi interpretasi esensialis terhadap nilai-nilai Islam yang
terkait dengan negara.

Dalam situasi ini, Islam tidak lagi dilihat melalui struktur simboliknya,
melainkan melalui nilai-nilai yang dibawanya, seperti prinsip-prinsip rahmatan li al-
alamin, seperti keadilan (al-‘adl), kesetaraan (al-musawah) dan refleksi (Syura) yang
wajib dilaksanakan dalam penyelenggaraan kehidupan bernegara. Masyarakat adil dan
makmur bukanlah tujuan yang diperjuangkan, melainkan cita-cita mendirikan negara
Islam atau mempertahankan ideologi Islam. Dalam situasi ini, Islam dianggap
kompatibel dengan perkembangan negara kesatuan nasional Indonesia. Selama negara
memiliki sistem nilai yang tidak bertentangan dengan ajaran dan nilai-nilai Islam, maka
tidak perlu ada hubungan legalistik antara Islam dan negara.

Beberapa faktor penting lainnya juga ikut menentukan keputusan untuk
membangun persatuan nasional Indonesia. Ini termasuk fakta bahwa (1) negara
memberikan kebebasan umat Islam untuk menjalankan agama mereka; (2) mayoritas

penduduk Indonesia beragama Islam; dan (3) konstitusi negara tidak bertentangan

®Ridwan. Hubungan Islam dan Politik di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan al-Banna.
Jurnal Hukum Sambudra Keadilan. Vol. 12. No. 2. Juli-Desember 2017, 224.

37



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

dengan agama Islam bahkan terkadang mencerminkan prinsip-prinsipnya. Indonesia
harus dibanggakan karena meskipun banyak negara lain memiliki demokrasi yang sama,
mereka tidak bisa menerapkannya dengan baik, yang berarti gagal. Meningkatnya angka
pengangguran, kemacetan jalan raya, dan peningkatan masalah korupsi dan
penyelewengan adalah beberapa contoh efek demokrasi dalam sistem demokrasi sebuah
negara.?

Bagi Indonesia, demokrasi adalah Pancasila, yang mengacu pada nilai-nilai
Pancasila sebagai sistem pemerintahan dan pandangan hidup. Sistem pemerintahannya
mengedepankan transparansi, toleransi, perdamaian dan ketertiban, dan cara hidupnya
menjunjung tinggi nilai-nilai kesetaraan, kebebasan dan partisipasi dalam pembuatan
kebijakan negara. Demokrasi adalah inti dari budaya. Oleh karena itu, monisme
(individualistik), sekuler, dan antroposentris merupakan dasar dari kesadaran identitas
budaya barat, yang menghasilkan sistem demokrasi liberal. Hal ini berbeda dengan
sistem demokrasi pancasila di Indonesia yang dilandasi kesadaran akan identitas
majemuk tunggal.27 (individu sosial, jasmani-rokhani, makhluk pribadi-makhluk
Tuhan), agama, dan teologi. Oleh karena itu, Demokrasi pancasila adalah demokrasi
yang dilandasi oleh kesadaran akan jati diri bangsa Indonesia. itu adalah demokrasi
yang tidak hanya logis tetapi juga religius; itu menghargai kepentingan sosial, bukan
hanya kepentingan individu; itu adalah kuantitatif (mayoritas) dan kualitatif
(kebijaksanaan).

Kegiatan yang saling bertentangan dalam proses perubahan politik Islam dalam
masyarakat Islam Indonesia melalui pintu demokrasi pasti akan menimbulkan konflik
dan pertentangan. Oleh karena itu, perubahan politik yang diharapkan dalam tipologi
masyarakat Islam Indonesia adalah proses mendidik umat Islam kepada Islam sebagai
mabda'u lil hayah (konsep dasar kehidupan), sebagaimana kaum sekuler memahami
kapitalisme sebagai ideologi kehidupan demokrasi. mereka Oleh karena itu,
kebangkitan masyarakat banyak bergantung pada kemajuan pemikiran dan tingkat

masyarakat tentang manusia, alam semesta dan kehidupan, serta hubungan antara

#Syahdiyono, Fadli. Sistem Demokrasi Indonesia Menurut Perspektif Islam. Jurnal Al-Mansyur
Ekonomi Syariah. Vol. 1. No. 2. Maret 2022, 1-2.

277 A, Tabrani dan Warul Walidin. Hak-Hak Non Muslim dalam Pemerintahan: Konsep Dien wa
Ni’mah dan Pluralisme Agama di Indonesia. Jurnal al-Ijtima’. Vol. 3. No. 1 Oktober 2017, 15.

38



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

ketiganya. Melakukan perubahan dari sudut pandang kehidupan, baik dari sudut

pandang maupun dari sudut pandang, merupakan proses perubahan yang nyata.

Kesimpulan

Transformasi politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia mencakup
berbagai aspek, seperti hubungan antara agama dan negara, peran agama dalam politik,
identitas keagamaan, dan partisipasi politik Muslim. Dinamika ini banyak dipengaruhi
oleh sistem politik demokrasi Indonesia.

Identitas dalam politik di Indonesia. Terutama identitas islam adalah identitas
yang sering digunakan dalam pertarungan politik. Memang tidak mengherankan bahwa
identitas Islam digunakan secara luas, mengingat mayoritas pemilih di Indonesia
beragama Islam.

Demokrasi politik di Indonesia adalah salah satu negara dengan penduduk Islam
terbesar. Banyak partai politik Islamis juga mulai muncul di tengah demokrasi ini.
Demokrasi juga memungkinkan munculnya partai politik yang berbasis agama.28 seperti
halnya demokrasi, yang merupakan kebutuhan zaman dan merupakan komponen utama
kehidupan manusia saat ini. Sebagai anggota masyarakat, manusia memiliki hak-hak
demokrasi, yang mencakup hak untuk berpikir, berekspresi, berkumpul, berorganisasi,
memilih, mendapatkan pendidikan, pekerjaan, kesetaraan, dan kesempatan yang sama.
Dalam penyelenggaraan negara, rakyat adalah pemegang kekuasaan, pembuat, dan
penentu kebijakan dan keputusan tertinggi.29

Namun, kebebasan demokrasi ini menentukan bagaimana politik Indonesia
berjalan. Politik praktis seperti identitas muncul sebagai alat politik,30 baik untuk
mendapatkan suara dalam pemilu, mendapatkan dukungan massa, maupun untuk tujuan
politik untuk memisahkan diri dari Republik Indonesia. Karena politik identitas pada
dasarnya adalah fenomena politik yang menekankan perbedaan identitas. Politik

Identitas adalah masalah besar yang dihadapi bangsa Indonesia saat ini. Akibatnya,

®Harahap, Rizki Pristiandi. Islam Politik di Indonesia: Analisis Historis terhadap Pergerakan
Politik Masyumi (1945-1960). Tesis tidak diterbitkan. Jurusan Pemikiran Islam Program Studi
Sosial Politik Islam UIN Sumatera Utara Medan, 38.

®Irwan, Syafitri. Islam dan Politik Identitas: Studi tentang Pemahaman Nilai-nilai Pendidikan
Islam. Jurnal Medina-T. Vol. 15. No. 2. Desember 2019, 173.

%Roring, Franky P. Masalah-Masalah Demokrasi: Diskursus Hak Mayoritas dan Minoritas.
Jurnal Communitarian. Vol. 3. No. 2. Februari 2022, 526.

39



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

perjuangan demokrasi di Indonesia untuk identitas yang menonjol ini harus mengalami
transformasi politik, terutama dalam komunitas muslim yang menjadi mayoritas di
negara itu. Karena banyak aktivitas yang saling bertentangan, melewati pintu demokrasi
pasti akan menghasilkan konflik dan kontradiksi. Oleh karena itu, dalam berbagai
keaneragaman masyarakat muslim Indonesia, proses transformasi politik yang
diharapkan adalah mencerdaskan umat muslim sebagai langkah muslim yang

berkehidupan.

DAFTAR PUSTAKA

Amalia, Novi Rizka. Penerapan Konsep Maqashid Syariah untuk Realisasi Identitas
Politik Islam di Indonesia. Jurnal Dauliyah. Vol. 2. No. 1. Januari 2017.

Anam, Haikal Fadhil. Politik Identitas Islam dan Pengaruhnya terhadap Demokrasi di
Indonesia. Jurnal Politea Pemikiran Politik Islam. Vol. 2. No. 2. 2019.

Baihaqi, Wazin. Pengaruh Islam terhadap Kekuasaan Politik di Indonesia. Jurnal al-
Qalam. Vol. 22. No. 1. Januari-April 2005.

Dahlan, Moh. Hubungan Agama dan Negara di Indonesia. Jurnal Analisis: Studi
Keislaman. Vol. 14. No. 1. Juni 2014.

Fadhli, Yogi Zul. Kedudukan Kelompok Minoritas dalam Perspektif HAM dan
Perlindungan Hukunya di Indonesia. Jurnal Konstitusi. Vol. 11. No. 2. Juni
2014.

Harahap, Fitri Ramadhani. 2014. Politik Identitas Berbasis Agama. Yogyakarta: APPSI
UGM

Harahap, Rizki Pristiandi. Islam Politik di Indonesia: Analisis Historis terhadap
Pergerakan Politik Masyumi (1945-1960). Tesis tidak diterbitkan. Jurusan
Pemikiran Islam Program Studi Sosial Politik Islam UIN Sumatera Utara
Medan.

Irwan, Syafitri. Islam dan Politik Identitas: Studi tentang Pemahaman Nilai-nilai
Pendidikan Islam. Jurnal Medina-T. Vol. 15. No. 2. Desember 2019.

Kasdi, Abdurrahman. Genealogi dan Sejarah Perkembangan Politik Islam. Jurnal Addin.
Vol. 9. No. 2. Agustus 2015.

Kasdi, Abdurrahman. Karakteristik Politik Islam: Mencari Relevansi antara Doktrin dan
Relitas Empirik. Jurnal Kalam: Studi Agama dan Pemikiran Islam. Vol. 9. No.
2. Desember 2015.

40



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

Kholish, Moh. Anas dan Yulianto. Dialektika Pemikiran Islam dan Demokrasi Manhaj
Indonesia: Sebuah Potret Historisitas, Kontinuitas dan Perubahan. Jurnal
Waskito. Vol. 2. No. 2. 2018.

Lestari, Yeni Sri. Politik Identitas di Indonesia: Antara Nasionalisme dan Agama. Jurnal
Politics and Policy. Vol. 1. No. 1. Desember 2018.

Lukman, Fahmy. Transformasi Politik Islam di Indonesia dalam Sistem Demokrasi.
Jurnal Kajian Peradaban Islam. Vol. 1. No. 1. 2018.

Mabhanani, Qisthi DI dkk. Islam dan Politik di Indonesia. Jurnal al-Isnad. Vol. 3. No. 1.
Juni 2022.

Maharani, Putri. Peran Identitas Agama terhadap Status Identitas Diri. Skrpsi tidak
diterbitkan. Program Studi Psikologi Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang.

Mubasirun. Persoalan Dilematis Muslim Minoritas dan Solusinya. Jurnal Episteme. Vol.
10. No. 1. Juni 2015.

Putera, Rachmat Panca. Pemikiran Politik Islam di Indonesia: Dari Formalistik Menuju
ke Substantif. Jurnal Ri’ayah. Vol. 3. No. 1. Januari-Juni 2018.

Rahman, Ratnah. Peran Agama dalam Masyarakat Marginal. Jurnal Sosioreligius. Vol.
1. No. 4. Juni 2019.

Ridwan. Hubungan Islam dan Politik di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan al-
Banna. Jurnal Hukum Sambudra Keadilan. Vol. 12. No. 2. Juli-Desember 2017.

Roring, Franky P. Masalah-Masalah Demokrasi: Diskursus Hak Mayoritas dan
Minoritas. Jurnal Communitarian. Vol. 3. No. 2. Februari 2022.

Rozi, Syafwan. Kontruksi Identitas Agama dan Budaya Etnis Minangkabau di Daerah
Perbatasan. Ringkasan Disertasi UIN Sunan Gunung Djati. Vol. 39. No. 1. 2013.

Rubaidi dan Dwi Setianingsih. Politik Identitas Islam Indonesia Kontemporer:
Radikalisme Islam Versus Moderatisme Islam dalam Politik Elektoral Pilpres
2019. Jurnal Potret Pemikiran. Vol. 25. No. 2. 2021.

Rumadi. Islam dan Otoritas Keagamaan. Jurnal Walisongo. Vol. 20. No. 1. Mei 2012.

Subikto, Adi Budiman dan Nur Kafid. Strategi Defensif dan Ofensif Parpol Berbasis
Massa Islam dalam Mencapai Parliamentary Threshold pada Pemilu 2014.
Jurnal Shahih. Vol. 1. No. 2. Juli-Desember 2016.

Syahdiyono, Fadli. Sistem Demokrasi Indonesia Menurut Perspektif Islam. Jurnal Al-
Mansyur Ekonomi Syariah. Vol. 1. No. 2. Maret 2022.

41



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History ~ Volume 3, No.1, Januari 2024 e-ISSN: 2963-9395

Wahid. Ramli Abdul. Aliran Minoritas dalam Islam di Indonesia. Jurnal Contemporary
Islam and Muslim Societies. Vol. 1. No. Juli-Desember 2017.

Wingarta, I Putu Sastra dkk. Pengaruh Politik Identitas terhadap Demokrasi di

Indonesia. Jurnal Lembaga Ketahanan Nasional Republik Indonesia. Vol. 9. No.
4.

Zaprulkhan. Dinamika Pemikiran Politik Islam di Indonesia. Jurnal Review Politik. Vol.
3. No. 2. Desember 2013.

ZA, Tabrani dan Warul Walidin. Hak-Hak Non Muslim dalam Pemerintahan: Konsep

Dien wa Ni’mah dan Pluralisme Agama di Indonesia. Jurnal al-Ijtima’. Vol. 3.
No. 1 Oktober 2017.

ZA, Tabrani. Diskursus Simbiotik Agama dan Politik dalam Epistemologis Pemikiran
Islam. Jurnal al-Ijtima’. Vol. 7. No. 1. Oktober 2021.

42



