
As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

26 
 

TRANSFORMASI POLITIK DALAM MASYARAKAT ISLAM MAYORITAS: 

DAMPAK DEMOKRASI TERHADAP PERAN AGAMA DAN IDENTITAS 

KEAGAMAAN 

Muhammad Taqiyuddin Iqbal Faiz 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

Email: iqbalattaqi22@gmail.com 

Muhammad Athaillah 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

Email: muhammadathoillah1313@gmail.com 

Ahmad Dhafid Penghabehan 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
Masdaped359@gmail.com 

Abstrak 

Demokrasi telah menjadi kebutuhan zaman dan merupakan komponen penting dalam 

kehidupan modern. Sebagai anggota masyarakat, manusia memiliki hak-hak demokrasi, yang 

mencakup hak untuk berpikir, berekspresi dan berorganisasi. Agama Islam sebagai basis suara 

terbanyak di Indonesia memberikan ruh politik yang identitik dalam berdemokrasi. Dimulai dari 

pasca reformasi, munculnya partai-partai islam mentransformasi perubahan politik dalam 

mayarakat. Fenomena ini lantas dikenal dengan politik identitas yang memasukkan tiap unsur 

keberagamaan. Padahal dalam agama sendiri masih terdapat perdebatan mengenai Agama dan 

Negara. Dalam penelitian ini, mengupayakan bagaimana agama ditransformasikan untuk 

memberi peran yang berdampak positif baik itu partisipasi politik muslim dan hubungan antara 

agama dan negara. 

Kata Kunci: Transformasi Politik, Demokrasi, Agama. 

Pendahuluan 

Agama adalah sistem kepercayaan dan doktrin yang terdiri dari nilai-nilai, 

peraturan, dan standar yang membantu orang bertindak dan berperilaku dengan cara 

yang sesuai dengan keyakinan agama mereka dalam kehidupan masyarakat yang 

dinamis.
1
 Pada dasarnya, agama memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan 

masyarakat karena berkaitan dengan masalah kepercayaan dan keyakinan masyarakat. 

Indonesia, dengan lebih dari 200 juta penduduk Muslim, adalah negara yang 

memiliki penduduk muslim mayoritas terbesar di dunia. Sejak kemerdekaannya pada 

tahun 1945, negara ini telah menjalani perjalanan panjang dalam mengembangkan 

sistem politik demokratis yang mengakomodasi masyarakat Islam mayoritas yang 

                                                           
1
Kholish, Moh. Anas dan Yulianto. Dialektika Pemikiran Islam dan Demokrasi Manhaj 

Indonesia: Sebuah Potret Historisitas, Kontinuitas dan Perubahan. Jurnal Waskito. Vol. 2. No. 2. 

2018, 7.  

mailto:iqbalattaqi22@gmail.com
mailto:muhammadathoillah1313@gmail.com
mailto:Masdaped359@gmail.com


As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

27 
 

beragam. Transformasi politik yang terjadi seiring waktu telah memberikan kontribusi 

penting dalam membentuk dinamika politik, sosial, dan budaya di Indonesia. 

Transformasi politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia mencakup 

berbagai aspek, termasuk peran agama dalam politik, identitas keagamaan, partisipasi 

politik Muslim, dan hubungan antara agama dan negara. Keberadaan demokrasi sebagai 

sistem politik yang dianut oleh Indonesia telah memberikan landasan penting dalam 

membentuk dan mengubah dinamika tersebut. 

Identitas begitu marak dalam politik Indonesia. Dalam pertarungan politik, 

identitas Islam akhir-akhir ini sering digunakan, tidak mengherankan karena mayoritas 

pemilih di Indonesia beragama Islam.
2
 

Dalam konteks demokrasi, peran agama dan identitas keagamaan masyarakat 

Islam mayoritas menjadi penting untuk dipahami. Dalam sistem politik demokratis, 

agama dapat berperan sebagai sumber nilai, panduan etis, dan motivasi dalam 

partisipasi politik.
3
 Namun, demokrasi juga dapat mempengaruhi dan mengubah 

interpretasi dan praktik keagamaan, serta membawa perubahan dalam identitas 

keagamaan individu dan kelompok.
4
 

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menjelaskan dan menganalisis transformasi 

politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia dan mengkaji dampak 

demokrasi terhadap peran agama dan identitas keagamaan. Dengan melihat 

perkembangan politik terkini dan dinamika sosial di Indonesia, artikel ini mencoba 

mendiskusikan perihal peran agama dalam politik, perkembangan identitas keagamaan, 

dan tantangan yang dihadapi dalam membangun masyarakat yang inklusif dan harmonis 

di tengah kompleksitas politik dan agama. 

Metodologi yang digunakan dalam artikel ini mencakup analisis literatur, studi 

kasus, dan penelitian lapangan. Dengan memadukan pendekatan kualitatif dan 

kuantitatif, artikel ini akan menyajikan analisis yang komprehensif tentang transformasi 

                                                           
2
Anam, Haikal Fadhil. Politik Identitas Islam dan Pengaruhnya terhadap Demokrasi di 

Indonesia. Jurnal Politea Pemikiran Politik Islam. Vol. 2. No. 2. 2019, 181. 
3
Rahman, Ratnah. Peran Agama dalam Masyarakat Marginal. Jurnal Sosioreligius. Vol. 1. No. 

4. Juni 2019, 80-81. 
4
Rubaidi dan Dwi Setianingsih. Politik Identitas Islam Indonesia Kontemporer: Radikalisme 

Islam Versus Moderatisme Islam dalam Politik Elektoral Pilpres 2019. Jurnal Potret Pemikiran. 

Vol. 25. No. 2. 2021, 151. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

28 
 

politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia dan konsekuensinya terhadap 

peran agama dan identitas keagamaan. 

Diharapkan bahwa artikel ini akan memberikan kontribusi berharga bagi 

pemahaman tentang transformasi politik dalam masyarakat Islam mayoritas di 

Indonesia, serta menjelaskan bagaimana demokrasi mempengaruhi peran agama dan 

identitas keagamaan. Selain itu, artikel ini juga dapat menjadi dasar untuk merumuskan 

kebijakan yang lebih baik dalam memperkuat inklusi dan harmoni sosial dalam konteks 

politik yang demokratis di Indonesia. 

Konstruksi Demokrasi  

Di pertengahan hayat, persoalan negara dan agama kerap diperbincangkan 

secara terbuka, sejalan dengan tuntutan aspirasi politik Islam yang semakin berkembang 

di negara-negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam. Seolah-olah negara 

Islam dipandang sebagai solusi ideal bagi kehidupan politik modern. Karena konsep 

Negara Islam tidak jelas atau ketinggalan jaman dalam diskusi politik Islam, diperlukan 

teori dan reinterpretasi Al-Qur'an dan Hadis tentang masalah ini. Untuk mendapatkan 

kejelasan teologis tentang Daulah Islam, kemungkinan-kemungkinan ini harus dikaji 

ulang dalam Al-Qur'an dan Hadits.  

Ketika Syariah diperkenalkan sebagai hukum nasional, muncul pertanyaan 

tentang hubungannya dengan urusan kontemporer. sebagai elemen hukum internasional, 

hak-hak non-Islam, demokrasi dan hak asasi manusia. Sangat penting untuk mengambil 

pendekatan baru terhadap Syariah dalam ijtihad karena banyak isu terkini 

mempengaruhi kehidupan sehari-hari masyarakat. Hal ini dilakukan untuk 

mengidentifikasi ajaran Islam sebagai agama rahmatan lil 'alamin atau al-syari'ah al-

Islam shaīhi li kulli zamān wa makān. Apalagi prinsip-prinsip universalisme Islam 

selalu berkembang mengikuti zaman.
5
 

Orientalis Joseph Schacht mengatakan bahwa Islam adalah sistem penting yang 

mencakup agama dan negara. Menurut Qardhawy, Islam yang sejati terdiri dari iman, 

ibadah, tanah air dan kebangsaan, toleransi dan kekuatan, moralitas dan material, 

budaya dan hukum. Meskipun Islam merupakan ajaran universal yang didasarkan pada 

berbagai struktur sosial, politik, ekonomi, budaya, dan hukum, namun dalam 

penerapannya nilai-nilai universal tersebut bertentangan dengan budaya suatu negara 

                                                           
5
Rumadi. Islam dan Otoritas Keagamaan. Jurnal Walisongo. Vol. 20. No. 1. Mei 2012, 31. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

29 
 

tertentu. Misalnya, meskipun Indonesia memiliki penduduk mayoritas Muslim, praktik 

pemerintahannya berbeda dengan negara-negara Muslim lainnya di seluruh dunia.
6
 

Dalam kehidupan nyata, demokrasi yang memberikan tanggung jawab kepada 

rakyat atas kebijakan negara seringkali berubah ketika pemerintah negara mengambil 

langkah-langkah untuk membatasi kehendak dan kekuasaan rakyat dalam menjalankan 

negara. Langkah-langkah ini diambil dengan amandemen konstitusi atau undang-

undang oleh pemerintah yang bertanggung jawab. Langkah-langkah hukum formal dan 

konstitusional digunakan untuk mengubah dan membatasi demokrasi. 

Tidak semua pihak berhasil mencapai tujuan demokrasi. Akibatnya, pemerintah 

daerah menghadapi empat masalah umum. Pertama, misi pelayanan publik. Peran utama 

pemerintah adalah melayani masyarakat, terutama dalam pelayanan yang memerlukan 

perencanaan, koordinasi, jaringan atau infrastruktur. kejahatan, kelangkaan sumber 

daya, terutama masalah air dan sanitasi, pengangguran, fasilitas kesehatan yang buruk, 

kemacetan lalu lintas, dan lainnya adalah beberapa masalah yang dihadapi pemerintah 

lokal. Kedua, pembangunan kota. Perpindahan masyarakat dari desa ke kota 

menyebabkan lingkungan menjadi buruk dan pemerintah kota menjadi kurang efektif 

untuk menangani masalah ini. Salah satu masalah terbesar abad ke-20 ini adalah 

urbanisasi. Masalah baru akan muncul di perkotaan jika pemerintah lokal tidak 

mengatasi hal ini. 

Dalam bukunya Al-Quran, Demokrasi Politik & Ekonomi, Muni Umar 

mengatakan bahwa, meskipun telah terjadi perubahan besar setelah tumbangnya orde 

baru, kemajuan saat ini dalam penerapan demokrasi masih belum memuaskan. Ini 

disebabkan oleh fakta bahwa selama periode reformasi demokrasi, individu memiliki 

kebebasan yang tidak terbatas untuk bertindak sesuka mereka, yang menyebabkan 

ketidakteraturan (disorder) di masyarakat.
7
 

Abdurrahman Wahid yang bernama lengkap Abdurrahman Ad-dhakil atau biasa 

disapa Gus Dur merupakan salah satu tokoh penting dalam proses demokrasi Indonesia. 

Karena pandangannya tentang demokrasi, Abdurrahman Wahid dianggap sebagai aktivis 

prodemokrasi. Sebagaimana dikutip Abdillah,  Abdurrahman Wahid menyatakan bahwa 

                                                           
6
Putera, Rachmat Panca. Pemikiran Politik Islam di Indonesia: Dari Formalistik Menuju ke 

Substantif. Jurnal Ri’ayah. Vol. 3. No. 1. Januari-Juni 2018, 58. 

7
Rozi, Syafwan. Kontruksi Identitas Agama dan Budaya Etnis Minangkabau di Daerah 

Perbatasan. Ringkasan Disertasi UIN Sunan Gunung Djati. Vol. 39. No. 1. 2013, 216. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

30 
 

demokrasi yang dilakukan di Indonesia berbeda dengan demokrasi yang dilakukan di 

negara-negara Barat. Sebaliknya, demokrasi ini disesuaikan dengan prinsip-prinsip 

budaya yang berkembang di Indonesia.
8
 Abdurrahman Wahid memasukkan gagasan 

demokrasi ke dalam budaya Indonesia, yang dianggapnya sebagai rahmat li al-âlamin 

(rahmat bagi seluruh umat manusia) sebagai bagian integral dari ajaran Islam.  

Keadaban politik penting dalam demokrasi. Pembebasan, esensi demokrasi, 

berarti masyarakat yang bebas dan bertanggung jawab dengan aturan yang jelas 

sehingga yang kuat tidak menindas yang lemah. Ini bisa terjadi ketika undang-undang 

mengatur semua jenis permainan - budaya, ekonomi, dan politik. Aturan main harus 

memastikan bahwa setiap warga negara memiliki kesempatan yang sama untuk 

membentuk kehidupannya. Setiap pelaku sosial dari segala tingkatan dan kemampuan 

harus menghormati aturan main yang ditetapkan dan diatur dalam undang-undang ini. 

Dengan kata lain, apakah pemerintah, pengusaha, atau rakyat biasa harus mematuhi dan 

menghormati hukum? Peradilan dapat mengambil tindakan tanpa pandang bulu 

terhadap setiap pengusaha yang melanggar atau mengubah aturan.  

Di tengah era reformasi ini, banyak ironi atau paradoks demokrasi yang muncul, 

menunjukkan betapa sulitnya jalan yang harus ditempuh bangsa ini untuk mencapai 

demokrasi yang sesungguhnya. Tidak mudah menciptakan demokrasi yang jujur, 

transparan, dan bertanggung jawab, baik secara spiritual maupun politik. Akhirnya, 

perjuangan demokrasi harus berhadapan dengan godaan kekuasaan yang pada dasarnya 

anti demokrasi.  

Demokrasi telah menjadi kebutuhan zaman dan merupakan komponen penting 

dalam kehidupan modern. Sebagai anggota masyarakat, manusia memiliki hak-hak 

demokrasi, yang mencakup hak untuk berpikir, berekspresi, berkumpul, berorganisasi, 

memilih, mendapatkan pendidikan, pekerjaan, kesetaraan, dan kesempatan yang sama. 

Kekuasaan tertinggi dalam penyelenggaraan negara dan pemerintahan berada di tangan 

rakyat. Mereka juga bertanggung jawab atas pelaksanaan kebijaksanaan, baik yang 

dilakukan secara langsung oleh rakyat atau melalui perwakilan mereka. 

Indonesia adalah salah satu negara dengan populasi penganut agama Islam 

terbesar yang memiliki sistem politik demokratis. Dalam iklim demokrasi ini, mulai 

                                                           
8
Dahlan, Moh. Hubungan Agama dan Negara di Indonesia. Jurnal Analisis: Studi Keislaman. 

Vol. 14. No. 1. Juni 2014, 4-5. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

31 
 

muncul juga berbagai partai politik Islamis dan kelompok Islamis dengan agenda 

Islamisme mereka di Indonesia muncul. Pasca reformasi, kelompok Islam konservatif 

telah berkembang dalam berbagai ruang politik, bahkan beberapa organisasi yang 

memiliki ideologi Islam yang cenderung garis keras semakin banyak bermunculan. 

Sebagai bagian dari gerakan politik hukum demokratis, Undang-Undang dibuat 

untuk memperbaiki penyelenggaraan dan peraturan pemerintahanan. Oleh karena itu, 

semangat demokrasi harus dibangun melalui pembentukan sistem hukum dan tata 

hukum yang berkeadilan yang mengutamakan kepentingan warga daripada kepentingan 

pihak lain.
9
 

Oleh karena itu, semangat demokrasi harus dibangun melalui pembentukan 

sistem hukum dan tata hukum yang berkeadilan yang mengutamakan kepentingan 

warga daripada kepentingan pihak lain. Namun, saat ini telah terjadi perubahan lagi 

dengan munculnya Undang-Undang dan bahkan Perpu yang mengatur pemilihan kepala 

daerah. 

Peran dan Identitas Keagamaan  

Menurut Ibnu Khaldun, agama adalah dua sisi yang sulit dipisahkan dari 

kehidupan sosial masyarakat. Ibnu Khaldun mengatakan bahwa nilai-nilai yang berlaku 

dalam suatu masyarakat, yaitu agama, akan menentukan kohesi sosial, solidaritas, dan 

ikatan sosial yang kuat. Dengan kata lain, dua faktor utama yang menentukan solidaritas 

sosial, yaitu faktor kekerabatan atau keturunan, dan faktor agama. Agama dianggap 

paling penting dalam penelitian Ibnu Khaldun karena kemampuannya untuk 

memperkuat solidaritas masyarakat dan meminimalkan konflik.
10

 

Meskipun agama masyarakat berbeda-beda, setiap masyarakat selalu 

menginginkan kehidupan yang aman, damai, teratur, dan seimbang yang sesuai dengan 

multikulturalisme. Kehidupan yang damai dapat dicapai jika masyarakat mampu 

menghargai perbedaan agama dan saling menghargai. Kehidupan sosial dan agama 

harus bersatu untuk mempertahankan integrasi. 

Islam adalah agama yang universal karena tujuan agama adalah rahmatan lil 

alamin. Selain itu, agama ini memberi manusia ide-ide tentang hal-hal yang berkaitan 

                                                           
9
Ibid., Dahlan, Moh. Hubungan Agama dan Negara di Indonesia…, 4-5. 

10
Kasdi, Abdurrahman. Genealogi dan Sejarah Perkembangan Politik Islam. Jurnal Addin. Vol. 

9. No. 2. Agustus 2015, 279. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

32 
 

dengan sistem, seperti politik, ekonomi, dan penegakan hukum. Selanjutnya, dalam 

bidang politik, Islam menggunakannya untuk mengurus urusan umat. Beberapa pemikir 

dan politisi muslim telah membangun Islam dan politik integratif, masing-masing 

dengan cara dan pendekatan mereka sendiri. 

Politik Islam adalah pertarungan Islam dengan kekuasaan dan negara yang 

menghasilkan sikap dan perilaku politik serta budaya politik yang didasarkan pada nilai-

nilai Islam. Sifat-sifat Islam juga digunakan dalam budaya politik. Seperti halnya yang 

terjadi di Indonesia, pengaruh islam dalam perpolitikan Indonesia menjadi krusial, 

masyarakat islam mayoritas digunakan sebagai basis mendulang suara terbanyak, 

sehingga muncul lah politik identitas agama.
11

 

Di Amerika Serikat, politik identitas pertama kali muncul pada tahun 1970-an 

sebagai tanggapan atas perjuangan orang-orang yang termasuk kelompok minoritas, 

gender, atau ras yang merasa dikucilkan. Sepanjang sejarah manusia, perjuangan untuk 

pengakuan telah menggerakkan mereka. Pengakuan universal, ketika nilai setiap orang 

diakui, adalah satu-satunya solusi logis untuk keinginan ini. Pengakuan universal ini 

menantang pengakuan parsial berdasarkan bangsa, agama, sekte, ras, etnis, jenis 

kelamin atau individu yang ingin diakui sebagai superior.
12

 

Dalam politik, identitas sering disebut menyimpang dari prinsip persatuan dan 

kesatuan; Ia digunakan sebagai alat politik untuk memenangkan suara dalam pemilu, 

menggalang dukungan massa, dan mencapai tujuan politik pemisahan diri dari negara 

kesatuan Republik Indonesia.
13

 Karena politik identitas pada hakekatnya adalah 

fenomena politik yang mengedepankan perbedaan identitas. Politik identitas saat ini 

menjadi tantangan besar bagi Indonesia yang dapat merugikan bangsa. Politik identitas 

menentang demokrasi yang partisipatif, setara, dan berorientasi pada hak-hak sipil. 

Demikian pula di Indonesia, di mana demokrasi mendorong bangkitnya politik identitas 

melalui konflik, kekerasan, dan diskriminasi terhadap kelompok tertentu.
14

 

                                                           
11

Baihaqi, Wazin. Pengaruh Islam terhadap Kekuasaan Politik di Indonesia. Jurnal al-Qalam. 

Vol. 22. No. 1. Januari-April 2005, 2. 
12

Fadhli, Yogi Zul. Kedudukan Kelompok Minoritas dalam Perspektif HAM dan Perlindungan 

Hukunya di Indonesia. Jurnal Konstitusi. Vol. 11. No. 2. Juni 2014, 352-353. 
13

Wahid. Ramli Abdul. Aliran Minoritas dalam Islam di Indonesia. Jurnal Contemporary Islam 

and Muslim Societies. Vol. 1. No. Juli-Desember 2017, 142-143. 
14

Mubasirun. Persoalan Dilematis Muslim Minoritas dan Solusinya. Jurnal Episteme. Vol. 10. 

No. 1. Juni 2015, 100. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

33 
 

Di antara fenomena politik identitas yang muncul pada masa demokrasi adalah 

penggunaan politik identitas dalam kaitannya dengan kepentingan agama sebagai alat 

kelompok kepentingan untuk mengekspresikan keinginannya.
15

 Selain itu, karena 

pemahaman hukum dan politik yang kurang komprehensif di kalangan masyarakat 

Indonesia, dikhawatirkan emosi yang tersulut akan menimbulkan konflik vertikal dan 

horizontal yang merusak keutuhan bangsa Indonesia. Sebaliknya, kelompok separatis 

juga menggunakan politik identitas rasial untuk mencoba melepaskan diri dari NKRI. 

Pasca mobilisasi massa pada Pemilu 2016 di Jakarta, politik identitas Muslim 

meledak dalam gelombang besar. Hal ini mempengaruhi banyak aspek kehidupan 

bernegara, termasuk demokrasi Indonesia saat ini. Namun, demokrasi Indonesia masih 

terus berkembang. Meskipun politik identitas diperbolehkan dalam demokrasi, namun 

terlalu banyak yang buruk, terutama di Indonesia, yang masyarakatnya beragam secara 

ras, etnis, dan agama. Dalam hal ini, politik identitas Islam merupakan politik identitas 

yang sedang berkembang. Meskipun kelompok atau golongan sosial tertentu mengklaim 

bahwa hak mereka tidak sama, politik identitas muncul dalam dinamika politik yang 

sangat beragam di Indonesia. Selain itu, politik identitas Indonesia semakin 

mempertegas perbedaan karena perbedaan merupakan ukuran utama keberagaman 

negara. Ketidakstabilan negara akan terjadi karena konflik yang disebabkan oleh politik 

identitas yang beragam.
16

 

Semenjak zaman penjajahan hingga kemerdekaan, struktur politik identitas 

Indonesia telah muncul dan menjadi kuat. Karena persamaan identitas sebagai warga 

negara yang merdeka, orang menjadi sangat nasionalis dan menunjukkan politik 

identitas mereka dalam praktik ketatanegaraan.
17

 

Pada masa itu, nasionalisme tidak hanya menjadi dasar politik identitas 

Indonesia. Perjuangan masyarakat Indonesia, yang didominasi oleh umat muslim, 

sangat berpengaruh pada sejarah perjuangan bangsa Indonesia hingga saat ini. Sejarah 

Indonesia menunjukkan bahwa Islam dan nasionalisme telah hidup bersama selama 

                                                           
15

Harahap, Fitri Ramadhani. 2014. Politik Identitas Berbasis Agama. Yogyakarta: APPSI UGM, 

518. 
16

Maharani, Putri. Peran Identitas Agama terhadap Status Identitas Diri. Skrpsi tidak diterbitkan. 

Program Studi Psikologi Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 33. 
17

Wingarta, I Putu Sastra dkk. Pengaruh Politik Identitas terhadap Demokrasi di Indonesia. 

Jurnal Lembaga Ketahanan Nasional Republik Indonesia. Vol. 9. No. 4, 118. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

34 
 

bertahun-tahun dan bekerja sama dengan baik. Ini bukan hanya skenario bahwa orang 

muslim ingin menjadikan identitas keagamaan yang mereka anggap lebih penting dalam 

struktur negara. 
18

 Konflik politik seringkali disebabkan oleh politik identitas, terutama 

dalam hal konflik antara mayoritas dan minoritas atau antara kelompok yang lebih 

tinggi dan lebih rendah.
19

 

Memasuki era reformasi, hubungan antara Islam dan politik menjadi tema aneh 

yang mengiringi demokratisasi. Salah satu fenomena pasca-Orde Baru adalah kehadiran 

partai-partai Islam dan gerakan Islam garis keras.
20

 Menurut para pendukungnya, 

demokratisasi terdiri dari partisipasi Islam dalam politik, baik dalam partai atau gerakan 

sosial. Dengan menggunakan argumen mayoritas, kelompok keras dari mereka 

berpendapat bahwa Islam harus menjadi dasar negara dan peraturan daerah. Sebaliknya, 

mereka yang mempertahankan keyakinan bahwa Indonesia bukan negara agama, tetapi 

negara Pancasila, yang mengutamakan semua golongan, termasuk agama, menentang 

argumen kelompok keras di atas. Kelompok terakhir berpendapat bahwa Islam, seperti 

agama lain, memiliki hak untuk hidup dan berkembang di Indonesia, tetapi ia harus 

ditempatkan di ruang privat daripada ruang publik. Mereka juga berpendapat bahwa 

agama harus di-“sipilkan” terlebih dahulu dengan menghilangkan aspek eksotisnya.  

Sulit untuk memperkirakan dampak yang dimiliki masing-masing kelompok di 

atas terhadap pandangan sosial. Namun, menurut Mudzakkiri, kekalahan partai Islam 

pada pemilu 1999, 2004 dan 2009 bahkan 2014 menunjukkan bahwa masyarakat tidak 

mendukung gagasan keterkaitan antara Islam, politik, dan negara. Namun, di beberapa 

daerah di mana Islam telah lama dominan, beberapa partai Muslim memperoleh suara 

yang signifikan. Partai-partai Islam masih bisa menggalang dukungan dengan membuat 

janji-janji teologis kepada pendukungnya. Hal ini dilatarbelakangi ketidakmampuan 

partai non-agama untuk memenuhi janji kampanye mereka dan kurangnya semangat dan 

nuansa ideologis yang diderita hampir semua partai politik Indonesia saat ini.  

                                                           
18

Lestari, Yeni Sri. Politik Identitas di Indonesia: Antara Nasionalisme dan Agama. Jurnal 

Politics and Policy. Vol. 1. No. 1. Desember 2018, 19-20. 
19

Amalia, Novi Rizka. Penerapan Konsep Maqashid Syariah untuk Realisasi Identitas Politik 

Islam di Indonesia. Jurnal Dauliyah. Vol. 2. No. 1. Januari 2017, 33. 
20

Subikto, Adi Budiman dan Nur Kafid. Strategi Defensif dan Ofensif Parpol Berbasis Massa 

Islam dalam Mencapai Parliamentary Threshold pada Pemilu 2014. Jurnal Shahih. Vol. 1. No. 

2. Juli-Desember 2016, 38. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

35 
 

Transformasi Politik dalam Masyarakat Islam Mayoritas di Indonesia 

Beberapa sarjana masyarakat Islam menolak demokrasi, yang lain menerimanya 

dengan syarat, dan yang lain lagi menerimanya sepenuhnya. Orang-orang yang 

menentang demokrasi mengatakan bahwa ini bukan sistem Islam. Salah satunya adalah 

Maududi yang menjelaskan bahwa konsep demokrasi Islam berlawanan dengan 

demokrasi sekuler Barat dan menyebabkan perubahan dari kedaulatan Tuhan menjadi 

kedaulatan rakyat. Berbeda dengan Syekh Al-Azhar Ahmad Tayyib yang mendukung 

demokrasi karena melindungi martabat setiap orang. Dengan cara yang sama ada yang 

menolak dan ada yang menerima. Abdurrahman Wahid adalah salah satu yang paling 

bisa menerima. Jalaludin Rahmat memahami demokrasi sebagai gagasan sistem politik 

yang mendukung hak asasi manusia seperti hak asasi manusia atas persamaan dan 

kebebasan berekspresi. Namun, dia tetap percaya bahwa Islam ada di tangan Tuhan dan 

demokrasi adalah sistem sekuler. Nurcholis Majid mengatakan bahwa hakikat 

demokrasi tidak perlu didefinisikan karena merupakan proses yang selalu berubah 

menjadi lebih baik. .
21

 

Indonesia memiliki sejarah panjang hubungan antara Islam dan politik. 

Silsilahnya dapat ditelusuri kembali ke akhir abad ke-13 dan awal abad ke-14, ketika 

banyak Muslim pertama kali datang ke Indonesia. Sepanjang sejarahnya, Islam telah 

melakukan perbincangan lokal dengan realitas sosial dan politik. Padahal, Islam telah 

memainkan peran penting sepanjang sejarah politik Indonesia. Namun, Islam tidak 

segera diakui sebagai agama politik. Reformasi di Indonesia beberapa dekade yang lalu 

(1998) seharusnya membawa perubahan penting dan mendasar dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia. Kesejahteraan rakyat, kemajuan ekonomi, pendidikan, supremasi 

hukum dan kehidupan sosial dan politik tidak berubah sejak lama. Jika Anda tidak ingin 

mengatakannya menjadi lebih buruk, stagnasi akan berubah. Ini karena reformasi tidak 

membawa perubahan besar. Singkat kata, baik sebelum maupun sesudah reformasi, 

tatanan kehidupan sekuler, praktik korupsi yang merajalela dan merajalela, degradasi 

lingkungan yang tak terelakkan, pornografi dan tindakan yang tak terkendali, serta 

peningkatan kemiskinan. menciptakan citra buruk bagi Indonesia. Selain itu, negara 

asing dan kekuatan asing menguasai sumber daya alam yang seharusnya digunakan 

                                                           
21

ZA, Tabrani. Diskursus Simbiotik Agama dan Politik dalam Epistemologis Pemikiran Islam. 

Jurnal al-Ijtima’. Vol. 7. No. 1. Oktober 2021, 80. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

36 
 

untuk meningkatkan kesejahteraan rakyat. Akibatnya, mereka memberikan pengaruh 

besar pada politik nasional. Oleh karena itu, perubahan politik Islam dalam sistem 

demokrasi bergantung pada proses perubahan masyarakat, yaitu. H. dari perencanaan 

sosial ke Islam. Proses ini mencakup pemahaman tentang realitas masyarakat dari 

perspektif Islam, pemahaman tentang teknik-teknik transformatif yang digunakan dalam 

Islam, dan pemahaman tentang masyarakat ideal yang harus muncul. 
22

 

Pada masa kemerdekaan dan pasca reformasi, penyebaran Islam politik 

dipandang sebagai persaingan kekuatan yang dapat menghancurkan sendi-sendi 

kebangsaan negara. Persepsi ini mencerminkan upaya negara untuk menghentikan dan 

menjinakkan gerakan ideologi politik Islam. 

Idealisme dan aktivisme politik Islam yang legalistik dan formalistik menjadi 

penyebab utama konflik politik antara Islam dan negara. Hubungan yang tidak harmonis 

ini terjadi akibat perbedaan pendapat di antara para pendiri republik yang sebagian besar 

beragama Islam, tentang kemana negara Indonesia harus dipimpin, apakah nasionalis 

atau Islamis.
23

 

Isu-isu politik Islam dikembangkan dari segi ideologi dan simbol ketimbang 

konten; Perdebatan mencapai puncaknya pada paruh kedua tahun 1950-an. Catatan 

sejarah yang luar biasa hidup ini dengan jelas menunjukkan bahwa cita-cita ideologis 

antara kaum nasionalis sekuler dan Muslim tidak dapat didinginkan oleh suhu politik 

Majelis Konstituante yang terbatas.
24

 

Upaya menemukan hubungan politik yang tepat antara Islam dan negara terus 

berlanjut pada masa pasca kemerdekaan dan pasca revolusi. Namun, upaya ini tidak 

berhasil, menyebabkan lebih banyak ketidakpercayaan antara Islam dan negara. 

Meski cita-cita membangun hubungan baik dan saling menguntungkan antara 

Islam dan negara belum sepenuhnya terwujud, namun ada beberapa tanda penting 

bahwa Islam politik telah kembali hadir dalam kehidupan politik negara ini. Bukti dari 

perkembangan baru ini adalah sikap bersahabat negara terhadap Islam, yang tercermin 

                                                           
22

Lukman, Fahmy. Transformasi Politik Islam di Indonesia dalam Sistem Demokrasi. Jurnal 

Kajian Peradaban Islam. Vol. 1. No. 1. 2018, 4. 
23

Zaprulkhan. Dinamika Pemikiran Politik Islam di Indonesia. Jurnal Review Politik. Vol. 3. No. 

2. Desember 2013, 155. 
24

Mahanani, Qisthi DI dkk. Islam dan Politik di Indonesia. Jurnal al-Isnad. Vol. 3. No. 1. Juni 

2022, 63. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

37 
 

dalam pelaksanaan kebijakan-kebijakan tertentu yang dianggap relevan dengan 

kepentingan sosial, ekonomi dan politik Islam.
25

 

Indonesia bukan negara Islam atau sekuler; sebaliknya, itu adalah negara 

religious yang memungkinkan dan membantu penduduknya melakukan tanggung jawab 

agama mereka.  

Pernyataan di atas sangat konsisten dengan apa yang terjadi di negeri ini ketika 

pemerintah mengikuti kebijakan yang sejalan dengan ajaran agama Islam dan 

membantu warganya menunaikan kewajiban agamanya. Berdasarkan perkembangan 

realitas tersebut, terjadi perubahan politik antara Islam dan negara pada tahun 1980-an 

dan 1990-an. Begitu negara-negara "berteman" dengan Islam, mereka siap menawarkan 

perlindungan.  

Istilah “substansialis” digunakan untuk menggambarkan proses perubahan wajah 

politik Islam di Indonesia dari substansi legalistik menjadi formalistik. Istilah ini 

merujuk pada proses transmisi ideologi politik Islam di Indonesia dari keinginan 

memperjuangkan formalisme Islam dalam struktur negara atau menjadikan Islam 

sebagai dasar negara, menjadi interpretasi esensialis terhadap nilai-nilai Islam yang 

terkait dengan negara. 

Dalam situasi ini, Islam tidak lagi dilihat melalui struktur simboliknya, 

melainkan melalui nilai-nilai yang dibawanya, seperti prinsip-prinsip rahmatan li al-

alamin, seperti keadilan (al-„adl), kesetaraan (al-musawah) dan refleksi (Syura) yang 

wajib dilaksanakan dalam penyelenggaraan kehidupan bernegara. Masyarakat adil dan 

makmur bukanlah tujuan yang diperjuangkan, melainkan cita-cita mendirikan negara 

Islam atau mempertahankan ideologi Islam. Dalam situasi ini, Islam dianggap 

kompatibel dengan perkembangan negara kesatuan nasional Indonesia. Selama negara 

memiliki sistem nilai yang tidak bertentangan dengan ajaran dan nilai-nilai Islam, maka 

tidak perlu ada hubungan legalistik antara Islam dan negara. 

Beberapa faktor penting lainnya juga ikut menentukan keputusan untuk 

membangun persatuan nasional Indonesia. Ini termasuk fakta bahwa (1) negara 

memberikan kebebasan umat Islam untuk menjalankan agama mereka; (2) mayoritas 

penduduk Indonesia beragama Islam; dan (3) konstitusi negara tidak bertentangan 

                                                           
25

Ridwan. Hubungan Islam dan Politik di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan al-Banna. 

Jurnal Hukum Sambudra Keadilan. Vol. 12. No. 2. Juli-Desember 2017, 224. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

38 
 

dengan agama Islam bahkan terkadang mencerminkan prinsip-prinsipnya.  Indonesia 

harus dibanggakan karena meskipun banyak negara lain memiliki demokrasi yang sama, 

mereka tidak bisa menerapkannya dengan baik, yang berarti gagal. Meningkatnya angka 

pengangguran, kemacetan jalan raya, dan peningkatan masalah korupsi dan 

penyelewengan adalah beberapa contoh efek demokrasi dalam sistem demokrasi sebuah 

negara.
26

 

Bagi Indonesia, demokrasi adalah Pancasila, yang mengacu pada nilai-nilai 

Pancasila sebagai sistem pemerintahan dan pandangan hidup. Sistem pemerintahannya 

mengedepankan transparansi, toleransi, perdamaian dan ketertiban, dan cara hidupnya 

menjunjung tinggi nilai-nilai kesetaraan, kebebasan dan partisipasi dalam pembuatan 

kebijakan negara. Demokrasi adalah inti dari budaya. Oleh karena itu, monisme 

(individualistik), sekuler, dan antroposentris merupakan dasar dari kesadaran identitas 

budaya barat, yang menghasilkan sistem demokrasi liberal. Hal ini berbeda dengan 

sistem demokrasi pancasila di Indonesia yang dilandasi kesadaran akan identitas 

majemuk tunggal.
27

 (individu sosial, jasmani-rokhani, makhluk pribadi-makhluk 

Tuhan), agama, dan teologi. Oleh karena itu, Demokrasi pancasila adalah demokrasi 

yang dilandasi oleh kesadaran akan jati diri bangsa Indonesia. itu adalah demokrasi 

yang tidak hanya logis tetapi juga religius; itu menghargai kepentingan sosial, bukan 

hanya kepentingan individu; itu adalah kuantitatif (mayoritas) dan kualitatif 

(kebijaksanaan).  

Kegiatan yang saling bertentangan dalam proses perubahan politik Islam dalam 

masyarakat Islam Indonesia melalui pintu demokrasi pasti akan menimbulkan konflik 

dan pertentangan. Oleh karena itu, perubahan politik yang diharapkan dalam tipologi 

masyarakat Islam Indonesia adalah proses mendidik umat Islam kepada Islam sebagai 

mabda'u lil hayah (konsep dasar kehidupan), sebagaimana kaum sekuler memahami 

kapitalisme sebagai ideologi kehidupan demokrasi. mereka Oleh karena itu, 

kebangkitan masyarakat banyak bergantung pada kemajuan pemikiran dan tingkat 

masyarakat tentang manusia, alam semesta dan kehidupan, serta hubungan antara 

                                                           
26

Syahdiyono, Fadli. Sistem Demokrasi Indonesia Menurut Perspektif Islam. Jurnal Al-Mansyur 

Ekonomi Syariah. Vol. 1. No. 2. Maret 2022, 1-2. 
27

ZA, Tabrani dan Warul Walidin. Hak-Hak Non Muslim dalam Pemerintahan: Konsep Dien wa 

Ni’mah dan Pluralisme Agama di Indonesia. Jurnal al-Ijtima’. Vol. 3. No. 1 Oktober 2017, 15. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

39 
 

ketiganya. Melakukan perubahan dari sudut pandang kehidupan, baik dari sudut 

pandang maupun dari sudut pandang, merupakan proses perubahan yang nyata.  

Kesimpulan 

Transformasi politik dalam masyarakat Islam mayoritas di Indonesia mencakup 

berbagai aspek, seperti hubungan antara agama dan negara, peran agama dalam politik, 

identitas keagamaan, dan partisipasi politik Muslim. Dinamika ini banyak dipengaruhi 

oleh sistem politik demokrasi Indonesia. 

Identitas dalam politik di Indonesia. Terutama identitas islam adalah identitas 

yang sering digunakan dalam pertarungan politik. Memang tidak mengherankan bahwa 

identitas Islam digunakan secara luas, mengingat mayoritas pemilih di Indonesia 

beragama Islam. 

Demokrasi politik di Indonesia adalah salah satu negara dengan penduduk Islam 

terbesar. Banyak partai politik Islamis juga mulai muncul di tengah demokrasi ini. 

Demokrasi juga memungkinkan munculnya partai politik yang berbasis agama.
28

 seperti 

halnya demokrasi, yang merupakan kebutuhan zaman dan merupakan komponen utama 

kehidupan manusia saat ini. Sebagai anggota masyarakat, manusia memiliki hak-hak 

demokrasi, yang mencakup hak untuk berpikir, berekspresi, berkumpul, berorganisasi, 

memilih, mendapatkan pendidikan, pekerjaan, kesetaraan, dan kesempatan yang sama. 

Dalam penyelenggaraan negara, rakyat adalah pemegang kekuasaan, pembuat, dan 

penentu kebijakan dan keputusan tertinggi.
29

 

Namun, kebebasan demokrasi ini menentukan bagaimana politik Indonesia 

berjalan. Politik praktis seperti identitas muncul sebagai alat politik,
30

 baik untuk 

mendapatkan suara dalam pemilu, mendapatkan dukungan massa, maupun untuk tujuan 

politik untuk memisahkan diri dari Republik Indonesia. Karena politik identitas pada 

dasarnya adalah fenomena politik yang menekankan perbedaan identitas. Politik 

Identitas adalah masalah besar yang dihadapi bangsa Indonesia saat ini. Akibatnya, 

                                                           
28

Harahap, Rizki Pristiandi. Islam Politik di Indonesia: Analisis Historis terhadap Pergerakan 

Politik Masyumi (1945-1960). Tesis tidak diterbitkan. Jurusan Pemikiran Islam Program Studi 

Sosial Politik Islam UIN Sumatera Utara Medan, 38. 
29

Irwan, Syafitri. Islam dan Politik Identitas: Studi tentang Pemahaman Nilai-nilai Pendidikan 

Islam. Jurnal Medina-T. Vol. 15. No. 2. Desember 2019, 173. 
30

Roring, Franky P. Masalah-Masalah Demokrasi: Diskursus Hak Mayoritas dan Minoritas. 

Jurnal Communitarian. Vol. 3. No. 2. Februari 2022, 526. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

40 
 

perjuangan demokrasi di Indonesia untuk identitas yang menonjol ini harus mengalami 

transformasi politik, terutama dalam komunitas muslim yang menjadi mayoritas di 

negara itu. Karena banyak aktivitas yang saling bertentangan, melewati pintu demokrasi 

pasti akan menghasilkan konflik dan kontradiksi. Oleh karena itu, dalam berbagai 

keaneragaman masyarakat muslim Indonesia, proses transformasi politik yang 

diharapkan adalah mencerdaskan umat muslim sebagai langkah muslim yang 

berkehidupan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Amalia, Novi Rizka. Penerapan Konsep Maqashid Syariah untuk Realisasi Identitas 

Politik Islam di Indonesia. Jurnal Dauliyah. Vol. 2. No. 1. Januari 2017. 

Anam, Haikal Fadhil. Politik Identitas Islam dan Pengaruhnya terhadap Demokrasi di 

Indonesia. Jurnal Politea Pemikiran Politik Islam. Vol. 2. No. 2. 2019. 

Baihaqi, Wazin. Pengaruh Islam terhadap Kekuasaan Politik di Indonesia. Jurnal al-

Qalam. Vol. 22. No. 1. Januari-April 2005. 

Dahlan, Moh. Hubungan Agama dan Negara di Indonesia. Jurnal Analisis: Studi 

Keislaman. Vol. 14. No. 1. Juni 2014. 

Fadhli, Yogi Zul. Kedudukan Kelompok Minoritas dalam Perspektif HAM dan 

Perlindungan Hukunya di Indonesia. Jurnal Konstitusi. Vol. 11. No. 2. Juni 

2014. 

Harahap, Fitri Ramadhani. 2014. Politik Identitas Berbasis Agama. Yogyakarta: APPSI 

UGM  

Harahap, Rizki Pristiandi. Islam Politik di Indonesia: Analisis Historis terhadap 

Pergerakan Politik Masyumi (1945-1960). Tesis tidak diterbitkan. Jurusan 

Pemikiran Islam Program Studi Sosial Politik Islam UIN Sumatera Utara 

Medan. 

Irwan, Syafitri. Islam dan Politik Identitas: Studi tentang Pemahaman Nilai-nilai 

Pendidikan Islam. Jurnal Medina-T. Vol. 15. No. 2. Desember 2019. 

Kasdi, Abdurrahman. Genealogi dan Sejarah Perkembangan Politik Islam. Jurnal Addin. 

Vol. 9. No. 2. Agustus 2015. 

Kasdi, Abdurrahman. Karakteristik Politik Islam: Mencari Relevansi antara Doktrin dan 

Relitas Empirik. Jurnal Kalam: Studi Agama dan Pemikiran Islam. Vol. 9. No. 

2. Desember 2015. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

41 
 

Kholish, Moh. Anas dan Yulianto. Dialektika Pemikiran Islam dan Demokrasi Manhaj 

Indonesia: Sebuah Potret Historisitas, Kontinuitas dan Perubahan. Jurnal 

Waskito. Vol. 2. No. 2. 2018. 

Lestari, Yeni Sri. Politik Identitas di Indonesia: Antara Nasionalisme dan Agama. Jurnal 

Politics and Policy. Vol. 1. No. 1. Desember 2018. 

Lukman, Fahmy. Transformasi Politik Islam di Indonesia dalam Sistem Demokrasi. 

Jurnal Kajian Peradaban Islam. Vol. 1. No. 1. 2018. 

Mahanani, Qisthi DI dkk. Islam dan Politik di Indonesia. Jurnal al-Isnad. Vol. 3. No. 1. 

Juni 2022. 

Maharani, Putri. Peran Identitas Agama terhadap Status Identitas Diri. Skrpsi tidak 

diterbitkan. Program Studi Psikologi Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang. 

Mubasirun. Persoalan Dilematis Muslim Minoritas dan Solusinya. Jurnal Episteme. Vol. 

10. No. 1. Juni 2015. 

Putera, Rachmat Panca. Pemikiran Politik Islam di Indonesia: Dari Formalistik Menuju 

ke Substantif. Jurnal Ri’ayah. Vol. 3. No. 1. Januari-Juni 2018. 

Rahman, Ratnah. Peran Agama dalam Masyarakat Marginal. Jurnal Sosioreligius. Vol. 

1. No. 4. Juni 2019. 

Ridwan. Hubungan Islam dan Politik di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan al-

Banna. Jurnal Hukum Sambudra Keadilan. Vol. 12. No. 2. Juli-Desember 2017. 

Roring, Franky P. Masalah-Masalah Demokrasi: Diskursus Hak Mayoritas dan 

Minoritas. Jurnal Communitarian. Vol. 3. No. 2. Februari 2022. 

Rozi, Syafwan. Kontruksi Identitas Agama dan Budaya Etnis Minangkabau di Daerah 

Perbatasan. Ringkasan Disertasi UIN Sunan Gunung Djati. Vol. 39. No. 1. 2013. 

Rubaidi dan Dwi Setianingsih. Politik Identitas Islam Indonesia Kontemporer: 

Radikalisme Islam Versus Moderatisme Islam dalam Politik Elektoral Pilpres 

2019. Jurnal Potret Pemikiran. Vol. 25. No. 2. 2021. 

Rumadi. Islam dan Otoritas Keagamaan. Jurnal Walisongo. Vol. 20. No. 1. Mei 2012. 

Subikto, Adi Budiman dan Nur Kafid. Strategi Defensif dan Ofensif Parpol Berbasis 

Massa Islam dalam Mencapai Parliamentary Threshold pada Pemilu 2014. 

Jurnal Shahih. Vol. 1. No. 2. Juli-Desember 2016. 

Syahdiyono, Fadli. Sistem Demokrasi Indonesia Menurut Perspektif Islam. Jurnal Al-

Mansyur Ekonomi Syariah. Vol. 1. No. 2. Maret 2022. 



As-Syifa: Journal of Islamic Studies and History       Volume 3, No.1, Januari 2024            e-ISSN: 2963-9395 

42 
 

Wahid. Ramli Abdul. Aliran Minoritas dalam Islam di Indonesia. Jurnal Contemporary 

Islam and Muslim Societies. Vol. 1. No. Juli-Desember 2017. 

Wingarta, I Putu Sastra dkk. Pengaruh Politik Identitas terhadap Demokrasi di 

Indonesia. Jurnal Lembaga Ketahanan Nasional Republik Indonesia. Vol. 9. No. 

4. 

Zaprulkhan. Dinamika Pemikiran Politik Islam di Indonesia. Jurnal Review Politik. Vol. 

3. No. 2. Desember 2013. 

ZA, Tabrani dan Warul Walidin. Hak-Hak Non Muslim dalam Pemerintahan: Konsep 

Dien wa Ni’mah dan Pluralisme Agama di Indonesia. Jurnal al-Ijtima’. Vol. 3. 

No. 1 Oktober 2017. 

ZA, Tabrani. Diskursus Simbiotik Agama dan Politik dalam Epistemologis Pemikiran 

Islam. Jurnal al-Ijtima’. Vol. 7. No. 1. Oktober 2021. 

 

 

 

 

 

 


